## イメージ・コンピテンシーとその射程

--- 現代ドイツ芸術教育学の潮流 ---

## 清 永 修 全

東亜大学 芸術学部 アート・デザイン学科 e-mail: kiyonaga@toua-u.ac.jp

#### 《要旨》

現代ドイツにおける芸術教授学の三大潮流の一つと見なされているものに「イメージ指向」の芸術教育と呼ばれるものがある。ドイツにおける「PISAショック」後の教育改革の中で芸術教育再生の願いをも担いつつ俄かに注目を集めるようになってきたアプローチである。本論では、本潮流をリードしてきた二人の人物の著作を中心に、その理論の一端を整理・紹介する。

キーワード:ドイツ、芸術教育論、芸術教授学、イメージ、イメージ・コンピテンシー、 イメージ学、電子メディア、教育改革、視覚経験、現代美術

#### 1. はじめに

芸術教育をめぐる議論に終わりはない。そこ には、これだけ理解し押さえておけば事足りる というような決定版は存在しないし、今後も恐 らく存在することはないだろう。芸術も教育 も、ともに歴史的な時間を未来に向けて開かれ た仕方で生きることを宿命づけられた人間の価 値判断に関わる社会的・文化的現象=営みであ る以上、この事態に変わりなどないはずだ。そ の内実は、これまでの歴史的経緯を視野に入れ つつも、その都度の状況の中で絶えず新たに考 え直される必要がある。したがって、かつて時 代を画すると讃えられた理論も、やがて新たな 歴史的状況の中で乗り越えられ、組み替えられ たディスクールの布置の中でその位置付けを変 え、あるいはその役割を終えていくことがある かもしれない。筆者は、2010年以来これまで 折に触れ 1990 年代末以降のドイツにおける芸 術教育理論の展開を追いかけながら紹介してき た<sup>1</sup>。この世紀末転換期を境に議論の大きな変 容と新たな潮流の台頭が見て取れるように思わ れたからである。それは、時代の変化、なかんずく社会構造や人間を取り巻く生活環境、さらには価値観の変容などと密接に結びついており、それだけに筆者の本来の関心領域である文化政策の観点からも看過しえない重要性を持つものと思われた。

その意味では、今回テーマとして取り上 げることにした「イメージ指向(Bild-Orientierung)」の芸術教育に関するディスク ールは、そのクライマックスの一つといっても 過言ではない。それは、今や現代ドイツにおけ る芸術教授学理論の趨勢を把握し、そのアクチ ュアリティーについて考察する上で欠かすこと のできない最も重要なポジションの一つと見な されている。実際、現代ドイツにおける芸術教 育学に関する最もポピュラーな入門書の一つで ある『芸術教育学入門 (Einführung in die Kunstpädagogik)』の著者として知られるゲ オルグ・ペーツ (Georg Peez,1960-) も、「芸 術的陶冶(Künstlerische Bildung)」「美的・ 感性的探求 (Ästhetische Forschung)」と並 んで本ポジションを現代芸術教育学における3 つの主要な潮流に数え挙げている<sup>2</sup>。ちなみに、

「芸術的陶冶」とは、現代ドイツを代表するアーティストであるヨーゼフ・ボイス(Joseph Beuys, 1921-1986)に由来する「拡大化された芸術概念(Der Erweiterte Kunstbegriff)」に依拠しつつ、芸術の授業を一貫して芸術の原理によって基礎づけようとする、現代美術のアプローチにインスピレーションを受けた芸術教授学のポジションである。それに対し「美的・感性的探求」の方は、工房的な空間において青少年が自ら関心に基づいて開かれた課題を設定し、探求することを旨とする理論的立場である。いずれも、すでに別の紙面で紹介しており、ここでの再度の縷説は控えたい。興味のある方はそちらを参照されたい。

ここで「イメージ指向」の芸術教育論に着目 する理由として、少なくとも次の4点が挙げら れる。まず一つは、本ポジションが何より現代 の青少年の生活環境やその視覚経験の実態を考 慮し、そこから議論を立ち上げようと試みる芸 術教授学理論であることが挙げられる。つい で、本理論は電子メディアをはじめとする人間 を取り巻く視覚経験の歴史的変容をも考慮しつ つ、美学や美術史学、芸術学に関する領域の再 編の試みとして提起されている「イメージ学 (Bildwissenschaft)」の趨勢など、時代の先端 的な理論的営為とその成果も踏まえ論を展開し ており、時代への研ぎ澄まされた眼差しと感性 において際立っている。さらに、それらをベー スに一貫性のある理論的体系を築き上げるべく 努力している。最後に、ドイツにおける近年の 教育改革と文教政策の主流となる潮流に積極的 に与することで、(異論や厳しい批判はあるも のの) 学校制度における芸術科の授業の正統化 と社会的認知の向上に貢献している点が挙げら れる。以下に詳述するが、とりわけ「イメージ • コンピテンシー (Bildkompetenz)」という 概念を体系的に理論化しえたことが注目に値す る。これらのポイントは、芸術科という教科の 「再編」「再体系化」「正統性の確保」という3 つの試みという観点に集約して捉えることがで きるであろう。前出のペーツも、若干の保留の 上ではあるものの、芸術科の教科としての独自 性の主張と他の教科との差別化にあたって今後 「イメージ・コンピテンシー」が、これまで多年に亘ってコンセンサスの源となってきた「美的・感性的経験(Ästhetische Erfahrung)」というキーワードに替わって「教科としてのアイデンティティーを提供する中核プログラム」となっていくであろうことを認めている<sup>4</sup>。

本論では、特にこの「イメージ指向」の芸術 教育論を紹介するにあたって、そのディスクー ルを牽引する役割を果たし、そのキーワードで ある「イメージ・コンピテンシー」という概念 を実質的に刻印してきた二人の人物の著作を中 心に取り上げる。すでに引退しているもののド イツ芸術教員連盟のノルトライン=ヴェストフ ァーレン州支部の書記を務めてきた芸術教育家 ロルフ・ニーホフ (Rolf Niehoff, 1944-) と、 目下デュッセルドルフ芸術アカデミー (Kunstakademie Düsseldorf) 5 にて造形芸術 教授学講座 (Lehrstuhl für die Didaktik der bildenden Künste) を受け持つクニベアト・ ベーリング (Kunibert Bering, 1951-) <sup>6</sup> であ る。彼らを中心にその強い影響下に展開する一 連の研究者たちは時として「デュッセルドルフ 学派 (Düsseldorfer Denkschule)」とも呼ば れる<sup>7</sup>。近年、彼らのもとで夥しい研究が陸続 と発表されつつあり、本理論に基づく芸術教授 学理論の存在を一層無視できないものにしてい る。では、以下にまずその議論の枠組みから見 ていくことにしたい。

## 2. 現代の視覚経験と「イメージ指向」の芸術教授学

彼らの議論の最も重要な起点の一つは、何よりもまずここ30年ほどの間に起こったメディア的環境のグローバルにして劇的な変容である。人が四六時中絶えることなくこれほどまでに多くのイメージや画像情報に接し、それらに晒されながら生活するという経験は、人類史上かつてないものであろう。その意味でニーホフとベーリングによる2013年の大著『イメージ・コンピテンシー(Bildkompetenz)<sup>8</sup>』の冒頭で紹介されているオランダ人アーティスト、エリック・ケッセルス(Erik Kessels, 1966-)に

よる 2011 年のインスタレーション作品「24 Hours of Flickr Photos」(図1) はこの驚異的 な事態と人々の動揺を語って余りある。そこで は、写真映像共有のためのコミュニティ・サイ ト「フリッカー (Flickr) | でわずか1日のう ちにダウンロードされた百万枚にのぼる写真が まさしくあたかも津波のような大きなうねりを 見せつつ展示空間を埋め尽くすっいみじくも、 それと呼応するかのように同書のエピローグ は、ドイツにおける現代美術の巨匠アンゼルム • キーファー (Anselm Kiefer, 1945-) の 2012 年のインスタレーション作品「バベルーバラル ーマブール (Bavel-Balal-Mabul)」をもって 結ばれている。キーファーの作品では、様々な 画像が帯状に繋がれ、多くの支流となってやが て展示空間の右奥の角に設けられた螺旋状の階 段に集まり、上に向かって蛇のごとく蔦のごと く伸びていく。旧約聖書の創世記に語られるバ ベルの塔の神話10に託つけた作品で、その後に 続く言語の撹乱と大洪水という帰結が不穏な未 来として暗示されている11。両者は、現代社会 における「イメージの氾濫 (Bilderflut)」の脅 威というテーマにおいて共通している。見通し の利かなさと終わりなき混沌。現代に生きる 我々にとって、そして何よりこれからの世界と 社会を担うべき青少年にとって、日常生活に溢 れかえるこのような視覚情報とどう向き合うか が極めて切実な社会的・教育的課題であること は論を俟たない。そこで、上記のキーファー流 のペシミスティックな予言を回避しつつ、まさ にこの「イメージの氾濫のただ中にあって方向 づけ(Orientierung)を果たすこと<sup>12</sup>」に芸術 教育の使命と課題を見い出さんとするのがここ で紹介するニーホフとベーリングによる「イメ - ジ指向」の芸術教授学の理論なのである。

# 3. 「イメージ・コンピテンシー」と芸術科の再定義

「ジェネレーション Z(Generation Z、略称: Gen Z)」とも呼ばれる現代の青少年は、高度に発達した電子メディアの存在を始めから自明のものとして成長している。「デジタル・ネイ

ティブス」と呼ばれる所以である。日夜を問わ ずそうした画像やイメージをはじめとする視覚 情報に取り囲まれて過ごす彼らにとって、これ らのイメージが彼らの「現実の構成」に果たす 役割は恐らくそれ以前の世代とは比較にならな いほど大きいはずである。そして、将来こうし たメディアとの関わり方が現在よりさらに大き な文化的・社会的な影響力を持つようになるで あろうことは想像に難くない。このように日常 生活を覆う「イメージ」の問題は、疑う余地な く我々の時代の文化の中心的な構成要素の一つ を成している。ここで、学校教育の最も重要な 使命の一つが生徒たちに「現在や将来の生活に 必要な諸能力(Kompetenzen)」を得させるこ とにあるとするならば、こうした「イメージと 適切に関わる能力」は、紛れもなく現代生活に 不可欠かつ基本的な文明の技術とみなされるべ きものであり、それゆえ学校教育の場において も読み書き能力同様に習得されるべき内容とし て考慮される必要がある。そこで、これら「イ メージ」に関する「知見 (Kenntnisse)、技能 (Fertigkeiten)、能力 (Fähigkeiten)、考え方 (Einstellungen)」を包摂する概念としてニー ホフが提示するのが「イメージ・コンピテンシ - (Bildkompetenz)」である<sup>13</sup>。ここで上記 のキーワードを構成する「コンピテンシー」と いう概念については、ひとまず客観的に検証可 能な遂行能力や問題解決能力を示す現代教育学 の用語であるという程度に留めておき、本論中 において改めて言及することにしたい。ニーホ フとベーリングの共著『イメージ・コンピテン シー』にはこのコンセプトの目標として次のよ うに書かれている。「《イメージ・コンピテンシ -》を伝授=媒介する(vermitteln)とは、 《イメージ》という現象に関する様々な方法論 的な糸口やアクセスが交わる場において活動す るということである。〔そして〕その目標は 〔対象となるその都度のイメージに〕意味を付 与するような文脈を自立的に手に入れることの できる能力を生徒たちに身につけさせ、彼らに 世界における方向づけ (Orientierung) を可 能にすることである。<sup>14</sup>」

ところで、本論のコンテキストにおいて「イ

メージ」という訳語で統一的に表記しているド イツ語の「ビルト(Bild)」という概念につい て予め若干の補足をしておきたい。しばしば触 れられることであるが、本概念は他言語への翻 訳の困難なことで知られるドイツ語独特の概念 である。ドイツ人美術史家のハンス・ベルティ ング (Hans Belting, 1935-) が指摘してもい るように、それは英語でいう「絵 (picture)」 と「イメージ (image)」の両方の意味を同時 に兼ね備えている。つまり、マテリアルな意味 で存在する「絵」と物質的なものに支えられて いない内的な心象としての「イメージ」の両方 の意味を同時に包摂する極めて包括的で多義的 な概念なのである15。本論では通例に従いつつ 次善の策として「イメージ」という訳語を通し て当てている。そのことを踏まえた上で、改め て議論に戻ってきたい。

ここでニーホフらが「イメージ」について語 る場合も、決してそれは単にコンピュータなど の電子メディアの画像のみを指しているわけで はない。むしろ、ドイツにおける 1960 年代以降 の芸術教育をめぐる議論の歴史16を踏まえ「開 かれたイメージ概念 (offener Bildbegriff) 17」 を掲げつつ、極めて広く捉えられている。それ によると、「イメージ」とは「第一義的に視覚 的な知覚 (visuelle Wahrnehmung) のために 形づくられたものと形づくられるものの全てを 包括する18」概念であり、「造形化された諸々 の対象、プロセスや状況を含んでいる。〔そし てまた〕様々な像種、例えば、パスポートの写 真や支配者の像、スターのポートレイトなどを 含む。それらは、絵画や彫刻、デジタル写真な ど様々なメディアによって産み出され、美術や 建築やデザインなど様々な像的造形領域 (bildnerische Gestaltungsbereiche) に由来 する19」とされる。あるいは「それぞれの作者 (Urheber) によって作り出された様々な《視 覚的現象 (visuelle Phänomene)》<sup>20</sup>」のことで あるとも書かれる。それゆえ、そこではおよそ 人間の作為によりその姿や形を得ている視覚的 な対象の全てがこの概念のもとに包摂されてい るとみてよい<sup>21</sup>。

さて、ここで取り上げられる「イメージ・コ

ンピテンシー」に関し、ニーホフとベーリング は、青少年が自分たちを取り巻く文化的環境に 主体的に参画することができるよう「包括的な 文化コンピテンシー (Kulturkompetenz) を 伝授・媒介する | という学校におけるあらゆる 教科に共通の教育的責務に照らし、それを「文 化コンピテンシーの本質的にして不可欠な構成 要素」として位置付ける22。その上で芸術科 (das Fach Kunst) を様々な学校教科の中でも 「イメージを専門カリキュラム上の中心的な対 象として持つ唯一の教科<sup>23</sup>」、「イメージをイメ ージとして問題設定し、教育学的行為のフォー カスに引き寄せることのできる唯一の学校教 科24 として(再)規定し、同教科に学校教育 制度における特権的な役割を付与しようとす る。そして、芸術科は今や「《イメージの教科 (Fach des Bildes)》となるべき<sup>25</sup>」であると主 張するに至るのである。

してみると、ニーホフやベーリングらのコンセプトは、ドイツ語に独特の多義的な「ビルト(=イメージ)」概念を梃子に、現代の文化現象に言及しつつ自らのポジションのアクチュアル化をはかり、その概念のもとに伝統的な芸術を含むあらゆる造形現象を包摂しホーリスティックに対象化した上で、芸術科を体系的に再編成する企でであると言える。そのことで周縁化にあえぐ学校における美的・感性的教科=芸術教科、とりわけ芸術科の存在意義を、現代の社会的・文化的コンテキストにおいて再定義し、新たな正統性(Legitimation)を施そうとする試みとして提起されたものであることが見えてくる。

### 4. 「イメージ・コンピテンシー」の様々な次元 について

では、ニーホフやベーリングらの唱える「イメージ・コンピテンシー」はどのような構造をなし、いかに獲得されるのであろうか。そして、彼らの語る「イメージに関わる学びのプロセス」は、どのように実現されることになるのであろうか。以下に彼らの理論の中核に迫ってみたい。

ニーホフらは、ここで彼らの唱える「イメ - ジの教科」としての芸術科の固有の活動領 域として「生産 (Produktion)」と「受容 (Rezeption)」と「反省 (Reflexion)」の3つ を定立する。日本の美術科の学習指導要領に見 られるような「表現」と「鑑賞」という基本領 域の二分化よろしく、ドイツにおいても州によ っては、しばしば「反省」が「受容」に統合さ れてしまっているという。しかし、ニーホフは 「反省」という領域をあえて独立させて捉えよ うとする<sup>26</sup>。「芸術の授業において生徒たちは 様々なイメージを生産(herstellen) すなわち 造り (gestalten)、受容 (rezipieren) すなわ ち知覚 (wahrnehmen) し、分析 (analysieren) し、解釈 (deuten) する。そしてイメージに 関わる様々な文脈やプロセスについて反省 (reflektieren) する。イメージに関する造形、 知覚、分析、解釈の基礎の上に、そしてイメー ジに関わる様々なプロセスや文脈に関する反 省=思索 (nachdenken) を通して生徒たちは イメージ・コンピテンシーを獲得するのであ る。27」この構えにも彼らのスタンスの独自性 の一端が現れている。彼らのコンセプトにおい ては、決して造形的・生産的活動を蔑ろにする わけではないものの、やはり明らかに「イメー ジとの反省的で受容的な関わり方」の方が議論 の中核にある。しかし、それが翻って造形的・ 生産的活動の基礎にもなるはずだと考えている のである<sup>28</sup>。

この基本領域の上に、彼らは「イメージ・コンピテンシー」という概念のもとに想定されている能力を6つの次元に分けて構造化する。イメージと有能な仕方で関わり合うためにその理解が不可欠な次元というわけである。「イメージの構造の次元 (Bildstrukturale Dimension)」「イメージの内容の次元 (Bildinhaltliche Dimension)」「伝記的次元 (Biografische Dimension)」「比較の次元 (Komparative Dimension)」「クロスメディアの次元 (Crossmediale Dimension)」「イメージ史的次元 (Bildgeschichtliche Dimension)」である。以下、要約的にそれぞれの骨子をまとめてみたい。

#### ①「イメージの構造の次元」:

イメージが何よりも固有の「形づくられた現象として様々な形式的な構造によって刻印されている」ことに由来するもので、特にその都度のイメージを成す「色彩や線、形態(Formen)、素材」といった基本的な造形要素を指している。先にあげた3つの活動領域である「生産」「受容」「反省」の全てに関わり、「イメージのメディア的特殊性の根本的な理解」に繋がる次元である<sup>29</sup>。

#### ②「イメージの内容の次元」:

造形行為や知覚の活動において内容をなすもので、それによってイメージが「主題やテーマ、モチーフやモチーフの連関、記号やシンボル、図像学的な関連づけの担い手となり、また複合的な意味連関の担い手」となることができるもののことである。それはしばしば固有のアプローチと結び付けられており、とりわけ「複合的な意味連関の解読には分析や解釈にあたって固有の方法とそれにふさわしい能力(Kompetenz)が要求される」ことになる30。

#### ③「伝記的次元」:

「ある意味でいかなる作品も二度つくられると言える。すなわち、一度はその作者によって、それから鑑賞者によって。<sup>31</sup>」と言ったのは、今は亡きフランスの社会学者ピェール・ブルデュー(Pierre Bourdieu, 1930-2002)であったが、ニーホフらはこの言葉を引き合いに出しつつ、いかなるイメージとの関わりも、作者と鑑賞者双方の生涯の歴史(Lebensgeschichte)によって規定されつつ織り成される側面があることを本次元によって示そうとする。そこから、同じ1つの作品でさえも多様に理解される可能性の一端が生じることになる<sup>32</sup>。

#### ④「比較の次元」:

この次元で問題とされているのは、イメージの他のメディアとの様態の違いとその特異性を理解する能力についてである。とりわけ重要なのは、言語との差異についてである。イメージは「統辞的に密な記号体系(syntaktisch dichtes Zeichensystem)でその要素や構造が同時的にに提示され」、「感覚的に現前し、現象として具体的である」。このことは対象的なイ

メージはもとより、アンフォルメルのような非 対象的なイメージに対しても当てはまる。それ に対し、言語は「統辞的に分離的(disjunktiv) であり、漸次的に聞かれ、かつ読まれる」もの である。加えて「直接的で具体的な現象的関 連づけがなければ、把握不可能」である。例 えば、ある「木」のイメージとは異なり、「木」 という言葉自体は「記号としては抽象的 (symbolisch-abstrakt)」で想像力による像的 な具体化の介在を必要とする。また、言葉によ る表現において行為や出来事は「時間的な経 過」にしたがってプロセスとして提示されるの に対し、イメージにおいてそれらは「瞬間的か つ断片的」に提示される。この記号理論的な差 異の把握も、イメージの独自性の理解、それゆ えイメージ・コンピテンシーにとって決定的な 問題となる33。そして「その理解に立って、イ メージと言葉の一方的ないし相互的な依存関係 を考慮しつつ、イメージについての自らの知覚 や想像、体験、造形、分析や解釈について有能 な仕方で語る(kompetent sprechen)」ことの できる能力を養うことが芸術の授業の重要な教 育課題の一つとして指摘される34。

総じてここでの説明は、古代ギリシアのプラ トンやアリストテレスの議論に始まり、古代ロ ーマのホラティウス、ルネサンス期のレオナル ド・ダ・ヴィンチの論争を経てドイツ啓蒙主義 の思想家ゴットホルト・エフライム・レッシン グ (Gotthold Ephraim Lessing, 1729-1781) によって本格的に芸術理論の俎上に載せられる ことになる「詩と絵画」の差異をめぐる議論、 そしてその現代版とも言える「テクスト対イメ ージ」というテーマ設定のもとでのメディア固 有の本質をめぐる伝統的な議論を平たく要約し た内容と思われる35。とはいえ、こうした次元 が殊更に取り上げられる背景には、ますます多 様化している人間のメディア的環境にあって実 は二項対立に基づく旧来の古典的な区別に疑問 が呈されつつあるという事情があることは指摘 されてもよいかもしれない。

#### ⑤「クロスメディアの次元」:

ここで提示される6つの次元の中でもとりわけアクチュアルな要素であり、大きな比重が掛

けられているのが次の「クロスメディアの次 元」である。今日、デジタル・メディアによっ て日々生み出され流布され消費されている多様 にして膨大な画像情報やイメージも、決してそ れ自体で独立して非歴史的に存在しているので はない。むしろ、いずれも「造形的メルクマー ルや主題、テーマ、モチーフや記号」などの次 元において、絵画をはじめとした各種の伝統的 なメディアの中で形成され蓄積されてきたイメ - ジと関わりながら生み出されたものであるに 違いない。このことへの強い確信がここでの彼 らのコンセプトを根底において支えている。 「新メディアのイメージは様々な伝統的なメデ ィアのコンテキストにあり、そこから生じ、そ れらと結びついている36」のである。仮にそれ がいかに消費的なものであっても、常にすで にそのような伝統の中に立って個々のイメー ジとの関わりは営まれている。その意味で、 ニーホフらはエジプト学の大家にして著名な 宗教学者・文化科学者でもあるヤン・アスマ ン(Jan Assmann, 1938-)を引き合いに出し つつ、それらのイメージを例えば西洋文化に おける連綿と続く「文化的記憶(kulturelle Gedächtnisse)」を成すものとして捉えようと する。そして、そうした様々なメディア同士の 関わり方やそれらの図像の伝統を理解する能力 の次元を「クロスメディアの次元」と呼んでい るのである。

その説明として好んで例として引き合いに出されるのが「ピエタ(Pietà)」のモチーフである。周知のごとく、十字架から引き下ろされたイエスの遺体を抱いて嘆き悲しむ母マリアの姿を描く、キリスト教美術において長い伝統を有するモチーフである。そのイメージはこれまでかつて絵画は言うまでもなく、木彫や大理石による彫刻など、様々なメディアを使って表現れてきた。しかし、それ自体としては福音書に加れているわけではなく、他のキリスト」の図像に深い繋がりがある。実際には、決して固定した図像ではなく、イエスの遺体を抱くマリアの抱き方一つを見てもいくつかのバリエーションがある。ニーホフらのテクストでは、15

世紀の木彫(図2)や画家ジョヴァンニ・ベッ リーニ (Giovanni Bellini, ca. 1437-1516) (図 3) らの作品が挙げられている。この「ピエタ」 のモチーフは、しかし思いの外息の長い伝統を 形成している。歴史の過程で世俗化されたこの モチーフは、現代社会において流布される様々 なイメージの中にも宿り、忍び込むことにな る。その例として挙げられるのが、例えば戦争 の惨禍を訴える現代のドキュメンタリー写真、 プレス写真の数々である(図4-6)。恐らくこ のモチーフは写真家によって無意識理に受容・ 記憶され、被写体の選択の際に作用しているに 違いない。のみならず、それらの写真を見る者 の脳裏においても想起され、あるいは重ね合わ されることでこのイメージの持つ独特の効果が 一層高められることになる39。逆に、そういう イメージの伝統があってこそ、こうした画像が 注目を集め、意図されたメッセージを効果的に 伝えることも可能になるということでもある。

さて、この次元を構想するにあたって彼らが 思考のルーツないし「先駆者」とみなしている のがドイツ人美術史家でイコノロジーという方 法論の創始者と見なされているアビ・ヴァール ブルク (Aby Warburg, 1866-1929) である。 わけても古代ギリシア神話に登場する「記憶の 女神」に因んだ晩年のコンセプト「ムネモシュ ネ (Mnemosyne) 40」のための「イメージ・ア トラス (Bildatlas)」のアプローチが注目され る。その根底にあるのは、人がイメージを構想 したり知覚したりする際にある種の「集合的・ 文化的記憶」が働いているのではないかという 仮説であり、さらに人間のイメージの伝統はい わゆる「ハイ・アート」の世界のみならず、文 化のあらゆる領域において見出しうるという 洞察であった。この分析のためにヴァールブ ルクは、60にのぼるパネルに様々な領域から 2000 枚もの画像を貼り合わせながら「西洋文 化におけるイメージの記憶を発生史的、構造 的かつその重要なモチーフやテーマに関して 再構成し記録」しようとした。ニーホフらは、 一方でこうしたイメージの「地図化 (Kartografieren)」(図7) の手法をリニュー アルし芸術教育の教授方法として取り込もう とする<sup>41</sup>。つまり、これを「イメージ史的調査 (bildgeschichtliche Recherche) <sup>42</sup>」という探究 的なアプローチとして組織することによって、 いわゆる「芸術作品」のみならず、メディアを 超えて様々なタイプの画像やイメージを取り込 みながら、それら相互の繋がりや背後にある文 化的伝統、イメージの系譜、内容や構造、戦略 などについて分析し、理解する能力を養う場と して機能させようとするのである。

#### ⑥「イメージ史的次元」:

こちらは「イメージを歴史的・文化的なコンテキストによって規定されたものとして知覚し、探求し、解釈する<sup>43</sup>」能力を示している。「イメージ・コンピテンシー」を構成する6つの次元のうち、上記の「クロスメディアの次元」と並んで説明に多くの紙面が割かれているのがこの最後の次元になる。参考例として挙げられる作品もその量において他を圧倒している。このことは、両者が彼らの理論にとってとりわけ大きな役割を果たすものであることを示している。

ここでの次元を構想する契機となっているの は、一つにはやはりインターネットの存在であ る。今日、インターネットは青少年にとって情 報やコミュニケーション、娯楽の媒体として欠 かせないものであるばかりか、もはや自明の世 界である。検索エンジンを使えば、特定のキー ワードのもとに無数の画像や映像を際限なく、 しかもたちどころに引き出してくることができ る。しかし、それらのイメージは必ずしも秩序 立てられてはおらず、しかもその都度の「歴史 的なコンテキストから解き放たれて」提供され る。その意味でインターネットの世界は「非歴 史的」である。しかしながら、ニーホフらによ れば「現在経験可能な文化の歴史的生成性 (geschichtliche Gewordenheit) と変容可能性 (Veränderbarkeit) の理解、ならびに自らが 歴史的に刻印された存在であること(eigene geschichtliche Geprägtheit) の理解」は、「民 主主義社会に生きる」青少年の人格ならびにア イデンティティーの形成にとって看過出来ない 重要な意味を持つ。それゆえ、青少年に自らが 属する文化の「歴史性についての複合的な理解 (ein komplexes Verstehen der Historizität)」を可能にすべくそのための機会と場を提供することは教育の本質的な課題とされる。この「イメージ史的次元」ということで意図されているのは、まさにこうした歴史性を認識する能力なのである。そして、それはイメージと自己を往還するようなプロセスにおいてなされることになる。それゆえ、彼ら自身も認めるように、この「イメージ史的次元」は先の「クロスメディアの次元」と相互に不可分な仕方で結びついている $^{44}$ 。

ところで、ここでの議論は「クロスメディア の次元」同様、ある教授学上の方法論的な示唆 を含んでおり、とりわけ現代の芸術教育におけ る美術史的な内容の取り扱い方に関する提言に もなっているという意味で重要である。16世 紀に端を発する様式の発展史的な発想は、すで に20世紀の初頭には批判の目が向けられ始め、 現代の芸術学ではすでに過去のものとなってい るにも拘らず、芸術科のカリキュラムでは今 なお様式の進化の歴史を前提に伝統的な仕方 で内容が構成され、教授されているケースが 少なくない。これに対してニーホフらは、芸 術学者ヴォルフガング・ピルツ (Wolfgang Pilz)が 1970 年代に提唱した「逆戻りする美 術史 (Kunstgeschichte rückwärts)」のアプ ローチ45を再び取り上げることで、彼ら自身の スタンスから旧来的なあり方に対するオルタナ ティブを示そうとする。とはいっても、それは ある現代の一点から単純に直線的に過去に遡る ような歴史記述を言おうとしているのではない。 眼目は、何より生徒の生活圏(Lebenssphäre) あるいは知覚圏(Wahrnehmungssphäre)に おいて経験されるイメージに起点を取り、そこ から現代から過去へと掘り起こしながら先のイ メージの歴史的規定性や文化的刻印についての 理解を深めていくというアプローチにある46。

この議論は多くの参考例をもとに敷衍されている $^{47}$ が、ここではその中からひとまず自然を背景に鑑賞者に背中を向けて立つ人物(Rückenfigur)のモチーフを取り上げたニーホフの分析 $^{48}$ を紹介したい。そこでは、雑誌に印刷されたツーリズムのコンテキストに立つ比

較的新しい画像(図8-9)が取り上げられてい る。いずれも手付かずの自然への憧れを掻き立 てることを意図したものだという。ここでそ れらがモチーフ史的には古典古代に遡るもの であることが指摘され、そこから時代を遡り ながら、ドイツ・ロマン主義を代表する画家 カスパー・ダーヴィト・フリードリヒ (Caspar David Friedrich, 1774-1840) が 1818 年に描い た作品「雲海の上の旅人 (Der Wanderer über dem Nebelmeer)」(図10) に至り、さらに下 って19世紀末の世紀転換期から生活改善運 動(Lebensreformbewegung)の文脈で活躍 を見せたフィドゥス (Fidus) ことフーゴー・ ヘッペナー (Hugo Reinhold Karl Johann Höppener, 1868-1948) の1913年の作品「光 の祈り (Lichtgebe)」(図11) が引き合いに出 され、さらに 1920 年代と 1970 年代のオートバ イの宣伝広告(図12-13)を経て、最後に再び 現在のテレビ雑誌の表紙絵(図14)に至るこ とになる。フリードリヒのところでは、後ろ向 きの人物像がしばしば鑑賞者と同一化する視覚 装置となること、さらにそのファッションの特 徴から画中の人物が19世紀初頭の都市の人間 であろうことが指摘され、それゆえこの画像が しばしば自然から引き裂かれた当時の人間の兆 候を表現したものとして読まれてきたことなど が紹介される。次いでフィドゥスのところで は、一連の生活改善運動が、19世紀の加速す る産業化やテクノロジー化、都市化、学問化に 対抗し、資本主義と共産主義の間で第三の道を 模索しようとしたものであったことが指摘さ れ、フィドゥスの作品がそうした中にあって方 や文化ペシミズム的な色合いを帯びつつ、人間 の自然からの疎外を再び止揚し、再び自然と一 体化しようとする試みとして受け止められたこ とが触れられる。この2つの作品を通していよ いよ「人間と自然の分裂(Entzweiung)」と いうテーマが引き出されることになる。その 知見と洞察をもってモチーフ的探求はさらに 時代を下っていく。そして、1927年のBMW (Bayerische Motoren Werke) のオートバイ の広告では、この「分裂」の問題がテクノロジ ーによって克服されるかのような語りのイメー

ジに変容する様が見て取られ、さらに1974年 のホンダのオートバイの広告では、まさにその テクノロジーによってこそ自然が経験可能にな ることがメッセージ化され、最後に、2000年 のテレビ週刊誌「プリズマ (prisma)」の表紙 では、アルピニストによる自然の獲得が表現さ れるに至ることが読み取られる。このように、 イメージ史的探求あるいは「モチーフ史的調 査」は、現代からはじまって歴史を潜り抜け、 その都度のイメージに託されたものの分析を行 いつつ現在に回帰する。その際、クロスメディ ア的にジャンルを横断しながらテマトロジー的 に当該モチーフの歴史を追いかけつつ、図像分 析なども絡めながら、そこに託されたメッセー ジや意図、戦略、背景、イデオロギーを読み解 き、あるいはその際にモチーフを取り囲む文脈 などの分析を行う。そのことで、モチーフ史的 伝統に対する理解を深め、先鋭化された文化的 な眼差しとともに現在に帰ってくるのである。 こうしたプロセスを通じて、イメージの歴史性 に対する認識を深め、ひいては文化意識を研ぎ 澄ましていくことが狙いとして想定されてい る。

ここまで「イメージ・コンピテンシー」を構 成する6つの次元について見てきた。その際の 説明にもすでに顕著であるように、ニーホフと ベーリングらのタイトに体系化されたアプロー チの魅力は、教育実践に関して見れば、教員が その都度の活動の意味や意義を全体の構造の中 で反省しながらシステマティックかつ理知的に 把握し、理解することを容易にするという点に あるように思われる。また、コンピュータ・ゲ ームのパッケージからいわゆるハイ・アートに 至るまで、ジャンルを縦横無尽に横断しつつ、 文字通り人間のイメージの人類史の全体を「イ メージの貯蔵庫49」とし射程に入れつつ、フレ キシブルに授業の構想ができるという点も大き なメリットであろう。このスタンスによれば、 たとえば、ある青少年の自宅の勉強部屋の一見 たわいもない雑然とした壁の記念写真やポスタ - の飾り付けすら、極めて貴重な教授学的示唆 を含んだものとして立ち現れることになる<sup>50</sup>。

個々の画像の意味のみならず、そこには必ずや 「提示(Präsentation)」や「演出」を見て取 ることができるに違いない。そして、それはそ のまま「クロスメディアの次元」と「イメー ジ史的次元」を駆使したアプローチによって 構造的な分析の対象となるだろう。青少年の 生活のいたるところに授業の糸口は見出しう るのである。ベーリングの分析にもあるよう に、あるコンピュータ・ゲームのパッケージ は「男性性の表象とエキゾティック (Männlichkeitsvorstellungen und Exotik) J のモチーフを通してフランス・ロマン主義の 画家ウジェーヌ・ドラクロワ (Eugène Delacroix. 1798-1863) のオリエンタリズム絵 画に結び付けられ、映画「インディー・ジョー ンズ」のポスターのイメージはナポレオンのエ ジプト遠征を讃える 18 世紀末から 19 世紀初頭 の歴史画の表象の戦略に結び付けられ、モチー フ史的探求を超えて画像構造の比較分析にまで 及ぶことになる51。その都度青少年たちの生活 環境と日常経験に端緒を求め、そこからイメー ジの歴史の深い懐に飛び込みつつ、知的な仕方 で学習を進めることができ、しかもその可能性 は無尽蔵である。また、そこから造形活動に結 びつけていく道も多様に開かれている。

ところで、こうしたイメージや画像の分析を中心とした読み書き能力を旨とする芸術教育のアプローチとしては、他にも「ヴィジュアル・リテラシー(Visual Literacy)」というコンセプトが知られている。それゆえ、それとの差異について押さえておくことはニーホフらのポジションの輪郭を確かめる上で有益であろう。

ドイツでは、とりわけ 2010 年に EU の「Long Life Learning Programme」の支援を受けつつヨーロッパ 11 カ国のスタッフによって構成される国際研究グループとして発足した「ENViL(European Network for Visual Literacy)」の活動をリードするエルンスト・ヴァーグナー(Ernst Wagner,1952-)やライナー・ヴェンリッヒ(Rainer Wenrich,1964-)、フランツ・ビルマイヤー(Franz Billmayer,1954-)らの研究が知られている $^{52}$ 。

しかし、ニーホフとベーリングはこの「ヴィジ ュアル・リテラシー」という発想に対しては 批判的に、かつ厳しく一線を画す。彼らによ れば、読み書き話す能力を示す言語学のターム である「リテラシー (Literacy, Literalität)」 概念を、それとのアナロジーに寄りつつイメー ジと関わる能力の問題に転用しようとする発想 は、上記の次元の分析でも触れられていたイメ ージと言語のそれぞれの「メディアに特殊でか つ構造的な差異」を安易に消し去ってしまう恐 れがあるという<sup>53</sup>。その意味で「ヴィジュアル • リテラシー」という発想は彼らのそもそもの コンセプトに抵触していることになるのであろ う。しかも、「ヴィジュアル・リテラシー」の コンセプトによる教授理論では、その議論はし ばしば「社会構造の中での様々なメディアのメ ッセージの理解と解釈、生産によるコミュニケ ーションの改善」を目標として設定し、各種 の視覚的メッセージのコード化とその解読に 収斂する傾向がある。しかし、ニーホフらに してみれば、文字言語の場合とは異なり、 我々が対峙する青少年は一から「視覚のイロ ハ (optisches ABC)」を教えなければなら ないような「視覚的な文盲(visuelle Analphabeten)」ではない。彼らは「ことの はじめから視覚的に刻印された環境世界 (Umwelt)」に暮らしている存在なのである。 ニーホフらはこの理解の差異を看過できない根 本的かつ原則的なものとみなす54。それゆえ、 少なくともこの 2 点において「ヴィジュアル・ リテラシー」のコンセプトを不十分な試みとし て退けるのである。確かに彼らの判断には一理 あるように思われる。

## 5. イメージの洪水の中で方向を定めるという こと

では上記6つの次元に及ぶ能力を身につけることでなし得るようになる、あるいはそのことが寄与するとされる「方向付け(Orientierung)」とはどのようなものなのであろうか。そして、それはどう成し遂げられることになるのだろうか。実際、ニーホフらのも

とでは「文化的なコンテキストにおける方向付け」は自覚的に学ばれなければならないものであることが度々強調される<sup>55</sup>。この言葉が繰り返し語られるということは、裏を返せば、我々の時代はそれだけ一層そうした方向感覚・方向性の喪失が懸念され、憂慮されている時代であることを物語っている。冒頭のエピソードにもあったように、彼らの「イメージ指向」の芸術教授論はその説得力の少なからぬ部分をこの危機感から得ているように思われる。

私たちは日々の生活の中において自覚的であ るなしに関わらずたえず何らかの方向付けに依 拠している。何かが再構築されたり、新たなも のが生み出される際にも方向づけが必要とな る。蓋し「方向づけ」とは「たえず移り変わり ゆく様々な状況の中にあって、そしてまた度重 なる新たな要求を前に、見当をつけることがで きる (sich zurecht finden) ような複合的な手 続き<sup>56</sup>」のことである。イメージの問題に関す る限り、日常世界での方向付けには、現在のイ メージ文化(Bildkultur)の素地をなす様々な 「伝統」の中での方向付けが不可欠なものとな る。「歴史的な生成発展(Genese)に関する知 識や反省なくして、人間の様々な共同体を構成 する基礎となる記号システムとしての文化は考 えるべくもない」のである<sup>57</sup>。ヴォルフガング • ピルツの「逆戻りする美術史」のコンセプト に接続しつつ、クロスメディアの発想やイメー ジ史的調査の手法を駆使しながらなされるニー ホフらのアプローチは、まさにこうしたイメー ジに関する文化的伝統を遡及的に反省すること を学ぶ場として構想されている。そのプロセス の中でそれまで見えずにいたそうした「伝統」 の一端に気づき、イメージの周辺に拡がる文化 の厚みや多様性を知り、自分たちが関わってい るその都度のイメージの歴史性を洞察する。そ の歴史の中に自分たちを新たに見出す。歴史性 に目覚め、研ぎ澄まされた眼差しで持って自ら が埋没し無批判に生きてしまっていた視覚世界 を見つめ直す主体として自らを形成する。そし て、こうして文化の中での方向感覚を徐々に身 につけていくことが念頭に置かれているのであ る。ということは、その方向性は決して何らか

の確固とした道徳的命題や命法のようにあらか じめ「外」から「規範性」として与えられるも のではなく、その都度のプロセスを通じて個々 に漸次獲得されるものだということになる。

ここでその方向づけの問題の鍵を握るのがべ ーリングにとっては「芸術」なのである。「日 常的なものや見慣れないものやパラドックスへ の眼差しを研ぎ澄ます」べき「芸術」が、ある べき方向づけのあり方を学ぶ上での格好モデル としてこの文脈で引き合いに出されることにな る。「芸術は、方向づけの本質的なメディアの 一つ」なのである。そして、芸術における方向 づけとは「不確実性の意識の中で自らを方向づ けることを意味するのであり、説明し得ないも のや非合理的なものをともに考慮に入れること を意味する」という。その限りでは、いかなる 確からしさも「かの不確実性に基づいた方向づ けのプロセスにおける確実性にすぎない58」。 芸術作品に触れることの意味は、不確実性の自 覚に立った上での方向づけの努力のモデルに接 することにあると言いたいのであろう。そうし た不確実性の認識にもかかわらず、それはまた 同時に絶えず「未来に向けての方向づけ」でも ある。「ちょうど芸術のように、方向づけとは 常にある始まりであり、決断の場面であり、将 来的なものの構築のための要請である。」とべ ーリングは言う。もしそれが新たなものの創造 によって成されるなら、ちょうどかつてのアヴ ァンギャルドのように「世界の構想」であろう し、逆に慣れ親しんだ方向づけに疑問を呈し 「対抗モデル(Gegenentwurf)」を示すことも できる。このように、ベーリングは「記号世界 での方向づけ」という課題に芸術と芸術教育の 接点を見出す59。つまり、芸術教育の任務の核 心は、多様なイメージの世界とその伝統の中を 行きつ戻りつしつつ、とりわけ芸術の営みに触 れながら、こうした方向づけのあり方を学ぶ場 を提供し、設定することにあると考えているの である<sup>60</sup>。したがって、ベーリングにとって芸 術教育とは単に「芸術的な素材と関わること以 上のもの」であり、むしろ「イメージによって 刻印された世界の中で自らの方向づけをする可 能性を探求する」営みに他ならない。そして、

「その中で〔上記のような〕方向づけが可能になるような様々なコンテクストを明示」することが芸術教授学の使命となる。だからこそ、決してそれは単なる「視覚的な印象への似非宗教的な瞑想(Kontemplation)や沈潜(Versenkung)」に終わるようなものであってはならないのである。この最後の言葉に彼らのスタンスは極まっているように思われる $^{61}$ 。

## 6. 「イメージ・コンピテンシー」のコンセプト と現代美学・芸術学理論

ニーホフとベーリングの議論の説得力の一端は、美学や芸術学、美術史はもとより、哲学、心理学、社会学、文化理論、脳科学など、芸術教育理論の隣接領域における議論や論争、同時代の潮流に対する深い見識と洞察にも由来する。それは、少なからぬ研究者たち、とりわけ若い世代の研究者たちに対して彼らの理論が大きな吸引力を持っている所以かと思われる。もちろん、それはニーホフら自身のポジションの設定の際にも有効に働くことになる。この点に関しては、恐らく芸術教授学と美術史・美術理論の2つの領域を股にかけて旺盛な執筆活動を繰り広げるベーリングの存在が大きな役割を果たしているように思われる。

彼らがその都度お約束のように立論にあたって引き合いに出すのが、まず 1980 年代末から起こってくる美学や芸術学、美術史領域における「イメージ」の見直しの動向、「パラダイム・チェンジ」の議論である。彼らは、ここから芸術教育の刷新の必然性と自分たちの関心やアプローチの正統性を引き出そうとする。それゆえ、彼らが自らをどう上記の文脈に位置付けようとするのかを見極めることは、彼らのスタンスを奥行きをもって把握する上での欠かせないポイントである。

狭義の「芸術」の問題に留まらない日常世界のイメージの広がりに対する学問的関心は、すでに 1960 年代のアメリカに始まる「ヴィジュアル・カルチャー(Visual Culture)」や「ヴィジュアル・スタディーズ(Visual Studies)」によって先鞭がつけられていた。90 年代に入

ると、さらに文化的なコンテキストの問題や自 己の確証性の探求を掲げて台頭する「カルチュ ラル・スタディーズ (Cultural Studies)」の 枠組みの中で、イメージの持つ重要性が重ねて 強調されるようになった<sup>62</sup>。しかし、イメージ に関わるこの新たなパラダイムは、とりわけ アメリカの美術史家W・J・T・ミッチェル (William John Thomas Mitchell, 1942-) 12 よって1992年に提唱された「ピクトリアル・ ターン (Pictorial Turn)」や 1994 年にドイツ の美術史家ゴットフリート・ベーム (Gottfried Böhm, 1920-) によって唱えられた「アイコニ ック・ターン (Iconic Turn)」によって一層顕 在化する。中でも前者は、かつて語られた「言 語論的転回 (Linguistic turn) <sup>63</sup>」に顕著な「話 し言葉の優越」に取って代わるべきイメージの 台頭について唱え、国際的な反響を呼ぶ<sup>64</sup>。と はいえ、ベーリングはミッチェルやベームの議 論が原則として伝統的な二次元的なイメージを めぐる問題に止まっているところにその限界を みる。彼らの議論から四半世紀を経た今日、 我々の時代のイメージの消費は次第にその多く が動画によるものに変わってきている。そうし た傾向は、現代美術のシーンにおいてすら顕著 に認めることができる。その一方で、イメージ をめぐる研究も、次第に美術史や哲学的美学か ら一線を画するものになりつつあり、そこから 見えてくる新たな地平はすでにミッチェルやべ ームによって語られた「転回」を超え出て行き つつあるという<sup>65</sup>。

ベーリングらは、方法論的には、むしろ先の90年代の「パラダイム・チェンジ」と半ば並行して登場してくる「イメージ学」や記号論、さらには文化的なコンテキストに一層強い関心を寄せる「イメージング・スタディーズ(Imaging Studies)」にその基礎を求めようとする<sup>66</sup>。とりわけ「イメージ学」は、現代の日常生活にあって我々が経験する多様なイメージの世界が、絵画や彫刻など「芸術性」という美的な価値観によって支えられた、したがって伝統的な「芸術」概念に本質的に依拠する旧来の美術史の研究方法ではもはやカバーしきれなくなってきたという反省と自覚に立ってその樹立

が試みられてきたものである。むしろ既存の美 術史研究が前提としている様々な「規範」や 「前提」からイメージに関わる研究を解放しよ うとする、ある意味で領域再編的な試みとして ある<sup>67</sup>。とはいえ、ベーリングは、等しく「イ メージ学」であることを標榜する論客の中でも 哲学研究に依拠することでイメージの問題にア クセスしようとするクラウス・ザクス=ホムバ ッハ (Klaus Sachs-Hombach, 1957-) のよう な試みには距離を置こうとする68。むしろ、イ コノロジーやイコノグラフィーによる分析の手 続きを有する既存の美術史の伝統に依拠したイ メージ学の潮流の方に信頼を寄せる。そして、 先のヴァールブルクをはじめ、エルヴィン・ パノフスキー (Erwin Panofsky, 1892.1968) やマックス・イムダール (Max Imdahl, 1925-1988) を経て、ハンス・ベルティング (Hans Belting, 1935-) やホルスト・ブレーデカ ンプ (Horst Bredekamp, 1947-) に至る系譜 に共感を表明しつつ、それらの成果を積極的に 芸術教授学に取り込み、反映させようとする69。 その一端は、すでに見たクロスメディアの手法 によるジャンルを横断してのモチーフ史的な探 求のアプローチやその際の図像分析などに垣間 見ることができる。このようなニーホフらの企 ては、彼らの活動が同時代の美学や芸術学、美 術理論の探求やその成果を極めて鋭敏に受け止 める中に生じていることを示す証左ともなる。 それゆえその活動は、現代芸術教育学との橋渡 しとして、逆に美学や芸術理論のサイドからも 近づきうる、あるいは少なくとも関心を持ちう るものになっているはずである。こうしたアク チュアリティーによって、彼らの理論的なアプ ローチは、競合する他の芸術教授学理論にはな い独特な魅力を放っているように思われる。

## 7. 「ヴィジュアル・コミュニケーション」との 関係

ニーホフらの「イメージ指向」の芸術教育 論に関しては、実はかつての「ヴィジュアル ・コミュニケーション (Visuelle Kommunikation)」としての芸術教育という発想の

現代版ないしはその焼き直しに過ぎないので はないかという疑念はかねてからしばしば耳 にするところである。以前別の場所で紹介し たこともあるリューネブルク大学(Leuphana Universität Lüneburg) のピエランジェロ・ マゼー (Pierangelo Maset, 1954-) などはそ の典型であり70、ライプツィッヒ大学芸術 教育研究所 (Institut für Kunstpädagogik Leipzig) の所長フランク・シュルツ (Frank Schulz, 1952-) なども同様の見解の持ち主であ  $\delta^{71}$ 。そればかりか、「イメージ・コンピテン シー」を軸とした芸術科のスタンダード化を 称揚するフレンスブルク大学(Europa-Universität Flensburg) のマンフレート・ブ ロム (Manfred Blohm, 1954-) に至っては、 むしろ積極的にこの伝統への接続を語って憚ら ない<sup>72</sup>。しかし、少なくともニーホフらのスタ ンスは、それらとは幾分異なる。そこで、上記 のような誤解を解き、ニーホフらの理論をより 正確に把握すべく、彼ら自身の説明も踏まえて そのルーツを整理しておきたい。

それは彼らのポジションが「ヴィジュアル・ コミュニケーション」の潮流とは全く接点のな いものだと言おうとしているのではない。逆に この運動の成果は彼らにとってやはり欠くこと のできないものであった。そもそもこの「ヴィ ジュアル・コミュニケーション」とは、1960 年代末の学生運動を契機にネオ・マルクス主義 に根ざす時の「フランクフルト学派」の「批判 理論(Kritische Theorie)」を受容しつつ登場 してきた芸術教育論で、その方向での政治的社 会改革という明確な目標のもとに芸術教育を組 み込むべく改変しようとした運動である。主要 な論者としては、ハイノ・メラー (Heino R. Möller, 1936-) やヘルマン・エーマー (Hermann K. Ehmer, 1926-2016)、ハンス・ ギフホルン (Hans Giffhorn, 1942-) らが知ら れている。そこでは、いわゆる「芸術」は資本 主義的なアート市場の商品に成り下がっている とし「支配関係の保持のための手段」と成り果 てた「芸術」のイデオロギー性を暴こうとする 一方で、むしろそうした「芸術」以上に人々の 日常的な社会・文化意識に大きな影響力を及ぼ

しているものとして大衆メディアの存在に目を 向け、青少年たちの自立した社会生活の基礎と してそれらのメディアの産物と批判的に取り組 み、同時にビジュアル・メディアのテクノロジ - を使い熟すことを学ばせようとした。その中 で、映画やコミックはもちろん、テレビ・コマ ーシャルやモード、インテリアに至るまでが取 り上げられ、イデオロギー批判的な分析の俎上 に載せられることになる。しかし、この運動も その後の時代の変容の中で既存の芸術科の授業 に取って代わるという野望はついぞ果たすこと ができず、やがて退潮していくで。とはいえ、 そのあからさまに党派的な政治的スタンスはと もかくとして、芸術教育が内に孕む政治性の問 題に光を当てたことに加え、この運動を契機に 青少年の日常の生活空間における視覚要素やメ ディアの機能が本格的に芸術教育の考察の対象 となってきたという点に関して、本潮流の歴史 的意義は疑いえない<sup>74</sup>。確かに彼らは、いわゆ る「芸術」は芸術の授業ではもはや周縁的な位 置しか占めないとしその切り捨てを行おうと し、そのことで芸術科のアイデンティティーを 危うくしてしまう。とはいえ、それまでもっ ぱら狭い意味での「芸術」に限られていた芸 術科の授業の対象領域を飛躍的に拡大できた ことの意義は大きかった。この2つの流れの 融和は、グンター・オットー (Gunter Otto, 1927-1999) の 1974年の著書『美的教育の教授 学 (Didaktik der Ästhetischen Erziehung)』 を俟って達成されることになる。その際、持ち 出されることになるのが、本論の第2節でも触 れた「開かれたイメージ概念」である。これに よって芸術の授業は、いわゆる「芸術」から大 衆メディアに至る幅広い領域を対象とすること が可能になるのである™。その意味では、ニー ホフらのポジションは「ヴィジュアル・コミュ ニケーション」同様にオットーにも多くを負っ ていることになる。とはいえ、青少年の日常生 活に目を向け、その視覚経験から芸術教育の議 論を立ち上げようとするスタンスにおいて前者 の意義は彼らにとってやはり決定的であったで。 しかしながら他方で、ニーホフらの「イメー ジ指向」の芸術教育論とかつての「ヴィジュア

ル・コミュニケーション」としての芸術教育の コンセプトには、ある看過できない本質的な差 異がある。それは、先にも触れたように、後者 が資本主義批判を通した「社会全体の変革への 貢献"」という明確な政治目標を持っていたの に対し、ニーホフらの議論も含め現在の「イメ - ジ指向」の芸術教育論にはそうしたあからさ まな政治性は見当たらないということである<sup>78</sup>。 ニーホフらの議論は、もっぱら文化的な意識の 形成と歴史性の認識という課題の周りを回って なされているように思われる。逆に、いかなる スタンスにせよ「陶冶 (Bildung)」に関わる 教授論として本来避けては通れないであろう政 治的・倫理的規範性の問題への言及がかなり希 薄であることの方がむしろ気になる。あるい は、そうした議論を回避しているのではないか という嫌疑すら抱かせる。その帰結については 今後別の機会に考えてみたい。

## 8.「PISA ショック」後の教育改革と「イメージ指向」の芸術教育論

ニーホフ自身によれば、「イメージ・コンピ テンシー」というコンセプトとその構想がニー ホフとベーリング両者の芸術教授学理論の中核 概念として浮上してきたのは 2000 年代初頭の ことであるという。折しも、2000年に経済協 力開発機構(OECD)によって実施された 「OECD 生徒の学習到達度調査 (Programme for International Student Assessment, 略称: PISA テスト)」において自国の教育成果の予 想外の不振からドイツでは既存の教育制度に対 する危機意識が広まる。これを「PISA ショッ ク (PISA-Schock) 79」という。これを機に大 学教育まで含めた大掛かりな教育改革が端緒に つく。そこでは折から台頭しつつあった実証主 義的教育研究の潮流を背景に「アウトプット」 に基づいた質管理をベースとする教育システム への改変が急がれ、具体的な成果に照らして 把握されるべき問題解決能力として理解され る「コンピテンシー概念 (Kompetenzbegriff)」 を軸にした教育内容の「スタンダード化 (Standardisierung)」が推進されることにな

る。「イメージ・コンピテンシー」の概念が俄 かに浮上してくるのも、まさにこのタイミング でのことであった<sup>80</sup>。というわけで、ニーホフ らの議論と取り組む上でどうしても避けて通れ ないのが、この「イメージ・コンピテンシー」 の概念と上記のドイツにおける教育改革におけ る文教政策との繋がりについての理解である。 それは、彼らの理論の中核となるものがまさに この「コンピテンシー概念」に依拠しそこに立 脚するものであるだけに、見過ごすことのでき ないものである。つまり、それは現代のドイツ における文教政策に対する明確な意思表示とな っているのである。同時にこれはまた、直接そ うしたラディカルな政策転換が行われていない 日本のコンテクストでは幾分把握しづらい側面 でもある。しかし、ドイツの芸術教授学関係者 にとってこのことは極めて切実かつ抜き差しな らぬ問題を孕んでいる。それゆえ、以下にその 問題の構造を確認しておきたい。

上記の教育改革の展開が造形芸術や音楽、演 劇などをはじめとする、いわゆる「美的・感性 的教科 (ästhetische Fächer)」の関係者に与 えた影響は甚大であった。それは、これらの教 科がその特性からして明らかに上記の潮流にそ ぐわないものに思われたからであり、そこから さらなる周縁化が危惧されることになったから である。そのため、教育改革への対応をめぐっ て激しい議論が戦わされることにもなる。この あたりの展開については別の紙面においてすで に詳しく報告しているので、そちらを参照され たい<sup>81</sup>。いずれにしても、この動向は、それら の教科の関係者に対し、正統性提示の圧力とな ってのし掛かることになる82。それは、明らか に新たな文教政策とその基本方針に意識的に寄 り添うことで芸術科の存続を確保しようとする 身振りであった。

こうした努力は、2008年エアフルトで開かれた「ドイツ芸術教員連盟 (Der Bund Deutscher Kunsterzieher e.V., 略称:BDK)」の総会において、コンピテンシー概念に基づくドイツ語圏で最初の芸術科のための教育スタンダードである「中級学校修了証のための芸術科における教育スタンダード

(Bildungsstandards im Fach Kunst für den mittleren Schulabschluss)」が提起・採択 されたところで、最初の頂点に達すること になる。そこでは「各州文部大臣会議 (Kultusministerkonferenz) (略称:KMK)」 の教育スタンダードの理念と指針に沿う仕方 で、教育スタンダードのためのコンピテンシー として「教科および自己コンピテンシー(Fachund Selbstkompetenz)」「方法コンピテンシー (Methodenkompetenz)」「社会コンピテンシ - (Sozialkompetenz)」「自己および方法コ ンピテンシー (Selbst-und Methodenkompetenz)」「自己コンピテンシー (Selbstkompetenz)」の5つのコンピテンシー が掲げられ、その上で芸術科の教育領域を旧来 通り「受容」と「生産」と二分割して設定した 上で、前者に対し「知覚(Wahrnehmen)」「描 写(Beschreiben)」「分析(Analysieren)」「感 受(Empfinden)」「解釈(Deuten)」「価値評 価(Werten)」の分野、後者には「生産 (Herstellen)」「造形(Gestalten)」「活用  $(Verwenden) \rfloor \lceil \exists \ \exists \ \exists \ \exists \ f - \flat \ \exists \ \flat$ (Kommunizieren)」の分野を体系的に割り振 っている。そして、これらの各種スタンダード が「イメージ・コンピテンシーの基本的な発展 と確保、ならびにイメージへの関心と喜びの促 進に本質的な貢献」を果たすものとして位置付 けられる<sup>83</sup>。つまり、ここにおいていよいよ 「イメージ・コンピテンシー」が芸術の授業の 究極の目的として掲げられることになったので ある。

もちろん、ここには前振りがあった。2005年には、この本学習指導要領のモデルを策定するに先立って、南西ドイツの小州ザールラント(Saarland)の州都ザールブリュッケン(Saarbrücken)で開催されたドイツ芸術教員連盟の大会に際してのワーキンググループの結成がそれである。そこには各州からの教員および教育計画開発担当者が参画していた。デーテレフ・ダヴィット(Detlef David:ブランデンブルク/ベルリン州)、ユッタ・ヨハンゼン(Jutta Johannsen:シュレースヴィッヒ・ホルシュタイン州)、エルンスト・ヴァーグナー

(Ernst Wagner) およびライナー・ヴェンリ ッヒ (Rainer Wenrich) (バイエルン州)、そ してノルトライ=ヴェストファーレン州からニ ーホフの5名である84。しかし、この作業の土 台となったのは、ニーホフがこの年に発表した 論考であった<sup>85</sup>。これと前後して 2004 年から 2012年の間にバーデン=ヴュルテンベルク州 (2004年)、バイエルン州 (2004年)、ベルリン (2006年)、ハンブルク(2011年) そしてニー ダーザクセン州(2012年)の5州が相次いで コンピテンシー指向の教育スタンダードを芸術 科の学習指導要領に採用し、今日ではほとんど の州に普及するに至っている86。その意味で、 ドイツにおけるこの展開に果たしたニーホフら の役割は大きい。それだけに、後述するよう に、上記の文教政策の趨勢を快く思わず、コン ピテンシー指向の教育スタンダードという発想 自体を疑問視する論者たちからは逆に体勢に阿 るプラグマティックな姿勢として応分の反感と 嫌悪感をもって受け止められることにもなる。

では、ニーホフらは現行の教育政策の圧力に 屈し「KMK」の方針に無批判に迎合したとい うことなのだろうか。事態はそう単純ではな い。むしろ、ニーホフら自身微妙な立場での活 動を強いられているように見える。古代ローマ の哲学者セネカの格言「学校のためではなく、 人生のために学べ (Non scholae, sed vitae discims.) 87」をモットーとして掲げるニーホフ は、教育に関し新しい時代の現象に身を閉ざす ことなく、積極的に向き合い、その要求に応え るべく学ぶプラグマティックな姿勢を重要視す る。それが彼を「イメージ・コンピテンシー」 の問題に向かわせることになったそもそもの動 機であったようだ88。その意味で「インプット」 による調整・操作を念頭においた旧来の教育目 標指向の教育実践に対し、「アウトプット」に よる調整・操作に重きを置いたコンピテンシー 指向の教育スタンダードに依拠する現行の教育 改革の基本方針には原則的に賛同できる立場 にあった。ところで、ドイツにおける国家教 育スタンダードの策定にあたって大きな役割 を果たした資料に2003年連邦教育研究省 (Bundesministerium für Bildung und

Forschung) の委託に基づいてフランクフルト 大学のエックハート・クリーメ(Eckhard Klieme, 1954-) らが作成した『国家教育ス タンダードの開発に関する鑑定書(Zur Entwicklung nationaler Bildungsstandards. Expertise)(以下:クリーメ鑑定書)』がある。 そこではスタンダードについて次のように書か れている。それは「教育領域や教科の全ての広 がりをその枝葉末節にいたるまで覆うような ものではなく、ある核となる領域 (einen Kernbereich) に傾注する<sup>89</sup>」ものであり、「子 どもたちや若者たちがある特定の学年までに少 なくともどんなコンピテンシーを獲得しておか なければならないかを規定するものである<sup>90</sup> |。 本教育改革の基調となる「コンピテンシー」 概念についても、その典型的な理解が『クリ ーメ鑑定書』に見られる。そこでは、教育学 者・心理学者フランツ・ヴァイネルト(Franz Emanuel Weinert, 1930-2001) の理論に依拠 しつつ、次のように定義される。コンピテンシ ーとは「個々人によって意のままに操作でき、 あるいは習得可能であるような、特定の問題の 数々を解決するための認知的な諸能力や技能の ことであり、同時にまたそれらと結びついてい て、さまざまな状況において首尾よく、責任を もってそれらの解決案を利用することができる ような、動機づけ的、意志的、社会的な構えや 能力のことである。91」ニーホフは、最新の脳 科学の成果にも裏付けられ、プラグマティック でかつ認知的な次元から情緒的な次元までを包 括するヴァイネルトの複合的なコンピテンシー 概念は高く評価していた。しかし、2006年に なって先のクリーメとテトレフ・ロイトナー (Detlev Leutner, 1954-) によって「コンピテ ンシー|概念が再定義されるに及んで一転して 批判的な態度を取るようになる92。そこでは本 来重要であるはずの情緒的な次元が締め出さ れ、「コンピテンシー」概念がもっぱら認知的 な次元に偏って圧縮されてしまっているという のである。加えて、教育政策サイドの要請に応 じるためか、短かいインターバルで実施される 試験とその評価による学習成果の検証可能性 (Überprüfbarkeit) が強調されていると批判

する。ニーホフの目からすれば、これはヴァイネルトのコンピテンシー概念の改悪であるばかりか、学校での授業をもっぱら「試験のための学び(Learning for Tests)」に短絡させる危険性すら孕んでいる。これでは「物事の考え方(Einstellungen)や能力(Fähigkeiten)、例示的な知識の文脈(exemplarische Wissenszusammenhängen)の陶冶指向的な媒介・伝授」が蔑ろにされてしまいかねない<sup>93</sup>。

確かにニーホフらの議論は現行の教育改革と 文教政策の潮流に乗ることで行政サイドと一部 の研究者たちの承認と支持を取り付け、自らの 活動を正統化するという側面を持っていた。し かし、現行の文教政策の批判者に対してはもち ろんのことながら、その後の展開の中で同時に その文教政策自体のあり方に対しても批判的な スタンスを取るという、ある意味で2つのフロ ントに挟まれた状態で活動することを余儀なく されている。その意味で、容易ならざるポジションにあると言える $^{94}$ 。

#### 9. 「イメージ指向」の芸術教育論への批判

いかなる理論も無批判にまかり通ることはな いし、また通るべきでもない。冒頭でも述べた ように、いかなる新たな理論体系もそれが重要 なものであればあるほど必ずや吟味の俎上に載 せられることになるし、その批判の中で自らの 可能性の良質の部分を活かしていけるのでなけ ればならない。ニーホフとベーリングの共著 『イメージ・コンピテンシー』の冒頭であらか じめ断られてもいるように、「イメージ・コン ピテンシーの伝授=媒介は〔芸術の授業が持 つ〕教育的なポテンシャルの全てを包括するも のではなく、〔あくまで〕芸術教授学のある一 つの展望 (Perspektive) を示している」に過 ぎないことを彼らは十分に自覚している<sup>95</sup>。と はいえ、本アプローチが芸術教育学の再編を目 論む性格を有しているだけに、彼らに対する批 判はその反響と同様大きい。ところで、その批 判には、いくつかのバリエーションがある。

ニーホフらの議論は、現行の教育改革の潮流 に意識的かつ積極的に与するものであることか

ら、そもそもその文教政策の方向性自体に批判 的あるいは懐疑的な勢力からは激しい拒絶の身 振りをもって受け止められることになる。そう した陣営を代表する研究者としては、前出のマ ゼー (Pierangelo Maset, 1954-) がとりわけ よく知られている。マゼーは、現行の支配的 な潮流を「ブラック・ペタゴジー (Schwarze Pädagogik)」の再来と揶揄する一方、そこに 寄り添おうとする芸術教育学の傾向を、計測可 能でかつ計画可能な操作性の高いネオリベラル な教育システムに芸術を無理に押し込むことで その豊かさを損ない、人間の潜在的かつ創造的 な行為能力を萎えさせてしまうものだと断罪す る<sup>96</sup>。また同様なポジションからなされるラデ ィカルな批判としては、元ハンブルク大学のカ ール=ヨーゼフ・パッツィーニ (Karl-Josef Pazzini, 1950-) も挙げられる。パッツィー ニによれば、「イメージ指向」の芸術教育 の潮流は時代の「功利主義的思考 (Nützlichkeitsdenken) | に迎合する体制順応 的な教授学であるばかりでなく、彼らが推進す る「スタンダード」という発想からしてすでに 原理的に過去志向型の思考の産物に他ならな い。パッツィーニ自身のアプローチは、現代美 術に時代の様々な文化的・社会的・政治的、 とりわけ感性的な問題の集約的な表現を見い 出し、「表現可能性の限界 (Grenzen der Darstellbarkeit)」に挑もうとするその試みに 彼自身の専門領域である精神分析の営みに通底 する要素を見て取り、そのことに大きな教育的 な意義を見出そうとするものである。それゆ え、芸術教育の使命と課題もそこから引き出そ うとする。そのこともあってか、ニーホフらの 極めて理知的な「イメージ指向」の芸術教授学 にその対極的な姿勢を感じ取り、現代美術の比 類なき「挑戦」からあえて身を逸らそうとする ものだとして指弾する<sup>97</sup>。

こうした原理原則的な反発ではなく、むしろその意義を一定度評価しつつも部分的に批判を加え、限定的に受け入れようとする立場もある。たとえば、本論の冒頭でも取り上げたペーッのケースがそれにあたる。ペーツは「イメージ指向」の芸術教授学に関して2つの問題点を

指摘する。まず一つは、このポジションが「芸 術」を事も無げにあっさりと「イメージ」概念 のもとに包摂し、還元してしまうことで「芸術 の周縁化」に拍車を掛けてしまう危険性がある のではないかということである。つまり、芸術 科がその教科名に冠している「芸術」がその独 自の存在論的な性格を奪われてしまいかねない という危惧もある。加えて、「芸術」も含め、 イメージの合理的な理解が強調されるあまり、 教科特性として「芸術」を掲げる芸術科にとっ てその独自の教育的貢献に関する「信憑性」を 損なう危険性も無視できないとする<sup>98</sup>。さらに、 その「操作可能性 (operationalisiebar)」への 強い傾向を指摘しつつ、その高いアクチュアリ ティーと有効性にも関わらず、このポジション はあくまで芸術教育における一領域を問題にし たものに過ぎないと結論づける。芸術科という 教科のポテンシャルをくみ尽くすにはやはり 「芸術」への関連性と「美的・感性的経験」の 問題を顧みないわけにはいかないというのであ る%。

実際、ニーホフらの教授理論を表面的に受け 取ってしまうと、芸術の歴史は個々の芸術作品 の価値のいかんに関わらず単なるイメージの貯 蔵庫に成り下がってしまい、それ以上の意義を 持ち得ないかのような曲解を生み出しかねな い。そこでは、通り一遍の消費を拒む「芸術作 品」の独特な性格が捨象され、例えばコマーシ ャルのためのありふれた広告画像との質的な 差異が消し取られてしまうことになりかねな い100。例えば「イメージ指向」の芸術教育論 と競合するもう一つのポジションである「芸 術的陶冶」の流れを代表する論者であるカー  $\mathcal{N} = \mathcal{N} - \mathcal{A} -$ Buschkühle, 1957-) は、「内容的にも形式的に もあらかじめ外から与えられた意図や目的の追 求に向けられた」広告やプロパガンダの画像や イメージに対し、芸術作品には「表面的な再認 やクリシェー的な表現に抗する」ことでそれら 「大衆メディアによる消費的なイメージの知覚 の習慣を困惑させる」ところがあると指摘し、 そのことこそが批判的で深められた眼差しに人 を誘うのだと主張する。それゆえ、こうした芸

術作品のイメージを「反・イメージ(Gegen-Bilder)」として規定する<sup>101</sup>。しかし、「イメージ指向」の芸術教育論は、曲解されれば、こうした芸術作品の独自の性質を極度に相対化するような疑惑を抱かせることになるであろう。

ベーリングとニーホフは共著『イメージ・コ ンピテンシー』の中で、コンピテンシー指向の 芸術の授業について極めて象徴的な仕方で次の ように書く。「コンピテンシー指向の芸術の授 業が暗に言わんとしているのは、イメージとの 総合的で有能な仕方での関わり方は学ぶことが できる (erlernbar) ということであり、その ことで、造形的な能力はもっぱら生まれつきの 才能によるものだといった今日なお流布されて いる神話に反論しようということなのだ。<sup>102</sup>」 それは十分に学びうるし、また学べるのでなけ ればならない。そして、青少年たちは自分たち のおかれている現代文化を理解するためにもそ れを学ばなければならない。ただ単に芸術作品 にエモーショナルに耽溺すればよしとするよう な芸術教育のスタンスを厳しく退けるベーリン グの身振りに端的に現れてもいるように、その 極めて理知的なスタンスのために、彼らのもと では芸術科の授業がかなり認知的な問題に偏っ た学びとなる傾向が否定できない。それゆえ、 仮に芸術作品を取り上げたとしても、個々の歴 史的芸術作品の審美的な価値、いわゆる「芸術 的価値」を学んだり、作品を「味わう」ことの 意味と意義は背後に押しやられてしまうのでは ないかという危惧が持たれることになる。ま た、受容的側面を強調するという彼ら自身の基 本的なスタンスからの帰結とも言えようが、結 果として制作活動への力点が弱められてしまう 可能性も十分に考えられる。実際、いわゆる造 形活動に比べ「イメージ・コンピテンシー」は スタンダード化の体裁も整えやすいこともあっ てか安易にそちらに流れてしまい、芸術教育に おける造形活動の意義が過小評価されること になるのではないかといった危惧もなされて いる103。

加えて、現代のメディア環境と視覚経験の問題を大きく取り上げ、そこから自らの議論のアクチュアリティーの一端を引き出そうとするニ

ーホフらのポジションは、そうした人間のメディア環境が今後技術的に更に発展し変容すれば、その議論自体が古ぼけて見えはじめ、超克されていくであろうことは比較的容易く想像できる。その意味で、恐らく初めから歴史的に限られた枠組みの中で意味をなす議論だと言えるのかもしれない。

とはいえ、こうした多様な批判のただ中に身 をおきながらも、芸術科の存在意義も含めて、 芸術教育の目的や教科の再編にまで及ぶような 体型的な議論を提示し得ているという意味で、 その歴史的意義にはやはり否定し得ないものが あると思われる。ペーツが指摘してもいるよう に、確かにニーホフらの理論がこの時代の無欠 の決定版であるようには思えない。しかし、旧 来通りの「芸術」概念や「造形」概念、ジャン ルの観念に依拠した芸術教育論ではその将来は かなり厳しいであろう。現在の時代状況に照ら し、そこでの人間の視覚経験や感性、思考のあ り方を見据えた理論的・実践的刷新が希求され ているのである。ここで挙げられた批判に照ら して、いかにその「可能性の中心」を抽出して いけるかに今後の展開はかかっているのではな いだろうか。また、本理論を紹介することで本 邦においても新たな刷新の理論的よすがとなる ことを願わずにはいられない。

#### 10. 結びにかえて

本論は、ニーホフとベーリングの夥しい数に 上る著作とその内容を遺漏なく俯瞰するもので もなければ、彼らの特定の著作の論点をバラン スよく纏めることを意図したものですらない。 単にその議論に見られる基本的なアプローチの 幾つかを紹介したに過ぎない。そのことで現代 ドイツにおける芸術教育学の大きな潮流の一端 を伝えることができればと思ったまでである。 しかもその際、コンピュータ・ゲームから現代 美術、古典美術、建築から広告に至るまで、歴 史も文化も縦横無尽に横断しつつ、論証のため に切り出される夥しい言及作品とその分析は悉 く捨象せざるを得なかった。しかし、まさにそ れが彼らの理論の信憑性の拠り所にもなってい

ることを考えると、いささか魂の抜けた仏の輪 郭を微かになぞっただけという感がなくもな い。その意味で、振り返ってみて彼らの本当の 仕事の片鱗さえもここでは伝え得なかったこと を正直に認めざるを得ない。両者の共著や共編 著だけでもすでに十数冊を数えるが、博覧強記 な二人の共同作業によって初めてこの「イメー ジ指向」の芸術教授学の理論は本格的にその 姿を表すことになった。ここではごく限られ た論考や著書をもとに紹介を試みたのであ るが、他にも2012年の共著『芸術教授学 (Kunstdidaktik)』(初版は2004年)、本論で も触れた主著『イメージ・コンピテンシー』の 続編として編まれた浩瀚な2巻組の大著 [(Horizonte der Bild-/Kunst-Geschichte mit kunstpädagogischem Blick) 104』 (2018年) を はじめ、読まれるべき書や論考は多い。その意 味で、彼らの研究を紹介する作業は今やっとそ の端緒についたにすぎないと言える。

ところで、「イメージ指向」の芸術教育論は、 決して特定の個人の見解にとどまるものではな く、一つのディスクールを成している。ドイツ における芸術教育理論の歴史を僅かに振り返る だけでも、すでに触れた1970年代の「ヴィジ ュアル・コミュニケーション」に始まり、オッ トーの80年代の「イメージ分析(Bildanalyse)」 やクラウス・モレンハウアー(Klaus Mollenhauer, 1928-1998) の「教育学的図像解 釈 (Erziehungswissenschaftliche Bildinterpretation) 105」、90 年代のヘンニンク ・フライベルク (Henning Freiberg, 1937-) の「イメージ教育 (Bilderziehung)」の議論を 経て、近年ではディートリッヒ・グリューンヴ ァルト (Dietrich Grünwald) やアレクサンダ ー・グラス (Alexander Glas) らの「イメー ジ・コンピテンシー」論、加えて本論でも触れ たヴァーグナーらによる「ヴィジュアル・リテ ラシー」の見地から見た「イメージ・コンピテ ンシー」論などがあり、改めてその系譜の中に ニーホフらのポジションを置き直して吟味する という作業はなおこれからの課題である。

さらに、「イメージ学」や知覚をめぐる近年 の美学や芸術学の理論にしても、本論ではもっ ぱらニーホフやベーリングの眼差しから見たものを中心に論じたに過ぎず、決して厳密にそれらの潮流に照らして彼らの捉え方や理解を吟味し検証を加えたものではない。然るに、この検証作業なくして「イメージ指向」の芸術教育理論の本当の意味での紹介はあり得ない。それゆえ、今後火急の課題となるべきものである。これら残された課題を地平線上に睨みつつ「道こそが目的である(Der Weg ist das Ziel.)」をモットーに今後さらなる研鑽に励みたい。

末筆ながら、謝辞を述べておきたい。筆者 は、2019年3月7日から13日にかけてデュッ セルドルフにニーホフ氏やベーリング氏を訪 ね、お話を伺った。この時の長時間に及ぶオー プンな議論のお陰もあって両氏の著作に対する 筆者自身の少なからぬ誤解や疑問の一端を解 き、また新たな知見や洞察を得ることができ た。またこの間、ベーリング氏の勤めるデュッ セルドルフ芸術アカデミーを訪れたほか、両氏 の愛弟子とも言えるナディア・ナッフェ(Nadja Nafe) 博士のご好意で隣接するデューイスブ ルク (Duisburg) の近郊にある街メアース (Moers) に二度に亘って「フィルダー・ベン デン・ギムナジウム (Gymnasium in den Filder Benden)」を訪れ、「イメージ指向」の 芸術の授業の実際に触れるという大変貴重な機 会を得ることができた。ニーホフ氏らの理論と 教育現場における実践との繋がりがこの時初め て具体的に見えた気がした。この授業実践につ いては、紙面を改めて別途報告書をしたためる 所存である。最後に、上記のお三方に加え、両 氏のご夫人方、そしてデュッセルドルフ芸術ア カデミーで大学案内の労を取り、筆者の取り 止めもない議論に辛抱強く付き合ってくださっ たマリア・ヨルゲンス氏 (Maria Jörgens) と フィリップ・ヴィーハーゲン氏 (Philip Wiehagen)にこの場を借りて感謝の意を表し たい。

以上の論考は、平成30年度科学研究助成事業による個人研究「イメージ・コンピテンシーと現代ドイツ芸術教育論の新潮流」(研究代表

者 清永修全)の一環として 2019 年 3 月に行われた海外調査の成果の一部である。

#### 図版出典:

- 図1 エリック・ケッセルス「24 Hours of Flickr Photos」2011 年。Kunibert Bering, Rolf Niehoff: Bildkompetenz - Eine kunstdidaktische Perspektive, Oberhausen 2013, S. 7より転載。
- 図 2 1400 年ごろの木彫の「ピエタ」(ウィーン近郊のバーデンより)。Rolf Niehoff: Bildung-Bild(er)-Bildkompetenz(en): Zu einem wesentlichen Bildungsbeitrag des Kunstunterrichts, in: Bildkompetenz(en). Beiträge des Kunstunterrichts zur Bildung, hrsg. v. Kunibert Bering und Rolf Niehoff, Oberhausen 2009, S. 28より転載。
- 図3 ジョヴァンニ・ベッリーニ「ピエタ」1500 年 ごろ。Bering, Niehoff: *Bildkompetenz*, S. 47より転載。
- 図4 サミュエル・アランダ(Samuel Aranda) 「覆い隠された苦しみ(Verschleiertes Leid)」2011年「ニューヨーク・タイムズ (The New York Times)」のプレス写真よ り。Bering, Niehoff: *Bildkompetenz*, S. 48より転載。
- 図 5 兄弟の死を嘆く。2008 年 8 月 11 日「ライニッシェ・ポスト(Rheinische Post)」のプレス写真より。Bering, Niehoff: *Bildkompetenz*, S. 48 より転載。
- 図 6 殺された我が子を抱きかかえるベトナム 人女性。1975 年 4 月 10 日週刊誌「シュテルン (Stern)」の表紙より。Bering, Niehoff: Bildkompetenz, S. 48 より転載。

- 図7 第11 学年のある女生徒による「ビルト アトラス (Bildatlas)」。Bering, Niehoff: Bildkompetenz, S. 52 より転載。
- 図 8「ツァイト・ライゼン (ZEIT REISEN)」 2008 年 3 月 の 広 告 写 真。Niehoff: Bildung-Bild(er)-Bildkompetenz(en), S. 32 より転載。
- 図9雑誌「アウトドア (Outdoor)」2012年 8月の掲載写真。Niehoff: Bildung-Bild(er)-Bildkompetenz(en), S. 32より転載。
- 図 10 カスパー・ダーヴィト・フリードリヒ (Caspar David Friedrich, 1774-1840) 「雲海の上の旅人 (Der Wanderer über dem Nebelmeer)」1818 年。Niehoff: Bildung-Bild(er)-Bildkompetenz(en), S. 32より転載。
- 図 11 フィドゥス (Fidus) ことフーゴー・ヘッペナー (Hugo Reinhold Karl Johann Höppener, 1868-1948)「光の祈り (Lichtgebe)」1913年。 Niehoff: Bildung-Bild(er)-Bildkompetenz(en), S. 36より転載。
- 図 12 1927年のBMWの広告。Niehoff: Bildung-Bild(er)-Bildkompetenz(en), S. 36より転載。
- 図 13 1974 年のホンダの広告。Niehoff: Bildung—Bild(er)-Bildkompetenz(en), S. 36 より転載。
- 図 14 テレビ雑誌「プリズマ(Prisma)」2000 年 4 月 の 表 紙。Niehoff: Bildung-Bild(er)-Bildkompetenz(en), S. 36 より転載。

## 図 版:



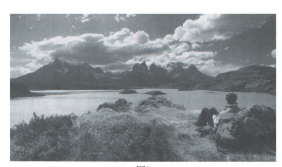






図10



図1



図12



図13



図14

#### (Endnotes)

- 1 清永修全「ドイツの美術教育」『美術科教育の基礎知識』(福田隆眞ほか編著)、建帛社(2010) p.163. しかし、より包括的には以下の著作が筆者にとっての嚆矢となる。清永修全「PISAショック後の芸術教育の行方」『PISA後の教育をどうとらえるかードイツをとおしてみる』久田敏彦監修ドイツ教授学研究会編、八千代出版(2013)
- pp. 135-160.
- 2 ゲオルグ・ペーツは、現在フランクフルト 大学 (Johann Wolfgang Goethe-Universität Frankfurt am Main) に講座を持つ芸術教育学者である。同氏の入門書は、2002年に出版されて以来今日まで第5版(2018)を数える。筆者の手元にはその第2版と第5版がある。現代芸術教育学の

潮流を3つのポジションから分析・説明す る議論は、それも含め以下の論考に見るこ とができる。Georg Peez: Einführung in die Kunstpädagogik, Stuttgart 2018 (5. aktualisierte Auflage), S. 74-83. 他にも Georg Peez: Kunstpädagogik jetzt, in: URL: http://www.georgpeez.de/texte/ jetzt.htm [閲覧: 2019年7月2日] なら び に Georg Peez: Kunstpädagogik, in: Handbuch Kulturelle Bildung, hrsg. v. Hildegard Bockhorst, Venessa-Isabelle Reinwand, Wolfgang Zacharias, München 2012, S. 437-442. ちなみに、現 代のドイツにおける芸術教育の潮流を取 り扱った書には他にも Anette Franke: Aktuelle Konzeptionen der Ästhetischen Erziehung, München 2007 がある。しか し、同書は、現代の芸術教育論を7つの潮 流から説明するものの、(その執筆時期か らして止むを得なかったのかもしれない が)そこにはここで取り上げる「イメージ 指向」の芸術教育については何一つ触れら れていない。

3 「芸術的陶冶」については、すでに以下の 拙著において紹介してきた。清永「PISA ショック後の芸術教育の行方」特に pp. 145-151。より詳細には以下の拙著を参照 のこと。清永修全「多元文化社会における 芸術教育の可能性とその視座 ―近年のド イツにおけるいくつかの理論的展開につい て一」『東亜大学紀要 第 25 号』(2017) pp. 11-29、特に pp. 12-15。また、「美的・ 感性的探求」についても、わずかながら以 下の拙著に祖述してある。清永修全「芸術 教育の新たな地平を求めて―ドイツにおけ る美的・感性的教育の新たな展開をめぐる 幾つかの対話から一」『東亜大学紀要 第 23 号』(2016) pp. 40-41 註 37。

4 Peez: Kunstpädagogik, S. 440.

5 デュッセルドルフ芸術アカデミーは、1773 年の選帝侯カール・テオドア(Carl Theodor, 1724-1799) による「プファルツ 選帝侯領絵画、彫刻、建築アカデミー

(Kurfürstlich Pfälzische Akademie der Maler-, Bildhauer. und Baukunst)」の設 立に発するもので、240年以上の歴史を 有するヨーロッパでも有数の芸術大学で ある。19世紀にはとりわけ「ロマン主義 のカトリック的な道」(ヘルバート・フォ ン・アイネム) を象徴する「ナザレ派 (Die Nazarener)」のペーター・フォン・コルネリ ウス (Peter von Cornelius, 1783-1867) や フリードリヒ・ヴィルヘルム・フォン・シャード ウ (Friedrich Wilhelm von Schadow, 1789-1862) の元で結成された「デュッセルド ルフ派 (Düsseldorfer Malerschule)」によ ってヨーロッパはもとよりアメリカにまで 及ぶ名声を誇り、戦後、特に 1950 年代以 降はとりわけ現代美術の世界でシーンをリ ードし続けてきた。自由な校風をモットー にしており、かつてはヨーゼフ・ボイスや ナム・ジュン・パイク (Nam June Paik, 1932-2006) が教鞭をとり、ゲルハルト・ リヒター (Gerhard Richter, 1932-) らを 排出している。1988年から2009年にかけ てマークス・リューペルツ (Markus Lüpertz, 1941-) が学長を務めたのち 2013 年にかけ てトニー・クラッグ (Tony Cragg, 1949-) がその職務にあった。現在は絵画や彫刻を はじめ 11 の工房を抱え 600 人ほどの学生 が学ぶ国際色豊かな芸術大学となってい る。同アカデミーについては以下を参照の こと。Die Geschichte der Kunstakademie Düsseldorf (aus der Homepage der Akademie), ULR: https://www. kunstakademie-duesseldorf.de/dieakademie/historie/ [閲覧:2019年7月27 日] および Tanja Klemm: Kunstakademie Düsseldorf, in: Kunstforum International, Bd. 245 (2017), ULR: https://www. kunstforum.de/artikel/kunstakademiedusseldorf/ [閲覧: 2019年7月27日] ま た「ナザレ派」についてはヘルバート・フ ォン・アイネム『ドイツ近代絵画史―古典 主義からロマン主義へ』(神林恒道・武藤 三千夫訳)岩崎美術社(1991)の第5章を

参照のこと。

- 6 ベーリングが同講座を受け持つのは 1998 年以来である。
- 7 Anna Maria Loffredo: Fachdidaktik rückwärts. Eine kritisch-synthetische Skizze ausgewählter "Lichtfiguren" der Kunstgeschichte, in: kritische berichte. «Höhere Bildung» Kunstgeschichte in der Schule / «Higher Education» Art History in School, hrsg. v. Joseph Imorde, Anna Maria Loffredo, Andreas Zeising, Heft 1. 2018 Jahrgang 46, S. 92.
- 8 Kunibert Bering, Rolf Niehoff: *Bild-kompetenz Eine kunstdidaktische Perspektive*, Oberhausen 2013.
- 9 Ibid., S. 7.
- 10 「バベルの塔」(創世記 11: 1-9)『聖書(新 共同訳)』日本聖書協会(2004)
- 11 Bering, Niehoff: Bildkompetenz, S. 375.
- 12 Ibid.
- 13 Rolf Niehoff: Bildung-Bild(er)-Bildkompetenz(en): Zu einem wesentlichen Bildungsbeitrag des Kunstunterrichts, in: Bildkompetenz(en). Beiträge des Kunstunterrichts zur Bildung, hrsg. v. Kunibert Bering und Rolf Niehoff, Oberhausen 2009, S. 22-23 ならびに Bering, Niehoff: Bildkompetenz, S. 38. この「Bildkompetenz」という概念に対し筆者はこれ までも「画像コンピテンシー」や「イメー ジ・コンピテンシー」といった訳語を当て てきた。しかし、それらについても完全に 満足しているわけではない。問題は、本文 でも触れている「Bild」というドイツ語 の多義性に加え、「コンピテンシー」とい う呼び方がドイツ教授学の文脈で 「Kompetenz」という概念の日本語訳とし てすでに定着していることによる。しか し、ベーリングとニーホフ自身は、この 著作の英訳を「Visual proficiency」のタ イトルのもとに発表していることからも 伺えるように、英語で言うところの 「competency」とドイツ語の「Kompetenz」

- には差異があるとして、両者の混同を厳しく批判する [2019年3月10日にベーリング氏の自宅でニーホフ氏を交えて行ったインタビューより]。本論では、これら一連の事情を配慮した上で、暫定的に次善の策として引き続き「イメージ・コンピテンシー」の訳語を当てている。Kunibert Bering, Rolf Niehoff:  $Visual\ proficiency\ -\ A\ perspective\ on\ art\ education$ , Oberhausen 2015.
- 14 Bering, Niehoff: Bildkompetenz, S. 20. ちなみに同様のテーゼはベーリングの以下の論考にも見られる。Kunibert Bering: Bildkompetenz, in: Künstlerische Kunstpädagogik, hrsg. v. Carl-Peter Buschkühle, Oberhausen 2012, S. 403.
- 15 ハンス・ベルティング『イメージ人類学』 (仲間裕子訳) 平凡社 (2014) pp. 5-6. 「ビ ルト(Bild)」というドイツ語は、しばし ばギリシア語の「eidolon」や「eikon」、 ラテン語の「imago」や「species」の翻 訳語として使われてきたものだが、それ自 体としては「呪術的な力」やそのような 精神的存在を指し示す古高ドイツ語 (althochdeusch) の「bilidi」に由来する とされる。そこから「本質 (Wesen)」や 「かたち (Gestalt)」「形作られたもの (Gestaltetes)」という意味に発展してい く。いずれにせよ「ビルト」概念は当初か らすでにかなり広範な意味の広がりをもっ て使われていた。その中でも、自らの外に ある何かを指し示す記号としての意味(= 「像」)と「自立した現実を創り出す」とい う二重の方向性がロジックとして内包され ていた点は特に重要である。ちなみに「陶 冶・教育・教養・人間形成」を表すドイツ 語の「ビルドゥンク (Bildung)」という 概念は、18世紀にこの「ビルト」概念か ら生じてきたものである。「ビルト」概念 は、近代以降も「模写説 (Abbildtheorie)」 をめぐる議論などのかたちを取りながら、 ドイツ観念論やマルクス主義の理論、19 世紀後半の新カント派や現象学の認識論、

20世紀前半の深層心理学などにおいても固有のテーマを形成することになる。この言葉をめぐる概念史について詳しくは以下の文献を参照のこと。Dietrich Schlüter, Wolfram Hogrebe: Artikel "Bild", in: Historisches Wörterbuch der Philosophie, Bd.1, hrsg. v. Joachim Ritter, Basel/Stuttgart: Schwabe 1971, S. 913-919 ならびに Kunibert Bering: Artikel "Bild/Bildverständnis", in: Lexikon der Kunstpädagogik, hrsg. v. Kunibert Bering, Rolf Niehoff und Karina Pauls, Oberhausen 2017, S. 89-93.

- 16 本概念については本論の第7節において詳しく取り上げられる。
- 17 Bering, Niehoff: Bildkompetenz, S. 37.
- 18 Rolf Niehoff: Artikel "Bildkompetenz", in: Lexikon der Kunstpädagogik, hrsg. v. Kunibert Bering, Rolf Niehoff und Karina Pauls, Oberhausen 2017, S. 100.
- 19 Bering, Niehoff: *Bildkompetenz*, S. 37. 同様の表現は以下のところにも見られる。 Niehoff: Bildung-Bild(er)-Bild-kompetenz(en), S. 14-15.
- 20 Bering, Niehoff: Bildkompetenz, S. 39.
- 21 ここでの定義を見る限りでは、視覚対象にならない個人的な内的表象は彼らの「イメージ」概念からは排除されているかのように見える。また、自然の形象も対象にはなっていない。もし、そうであるならば、本来の「イメージ」概念からはかなり限定的なものだということになるのではないであろうか。この点はまたいずれ改めて検討してみたい。
- 22 Rolf Niehoff: Bildkompetenz. Begriffsklärung, Diskussionsstand und Probleme, in: Kunstpädagogik im Projekt der allgemeinen Bildung, hrsg. v. Johannes Kirschenmann, Frank Schulz und Hubert Sowa, München 2008, S. 240.
- 23 Rolf Niehoff: Bildorientierung und Kunstpädagogik, in: Schroedel Kunstportal; https://www.kunstlinks.

- de/material/peez/2007-09-niehoff.pdf [閲覧:2019 年 2 月 1 日]
- 24 Bering, Niehoff: Bildkompetenz, S. 7.
- 25 Niehoff: Bildorientierung und Kunstpädagogik ならびに Bering, Niehoff: *Bildkompetenz*, S. 39.
- 26 Niehoff: Bildung-Bild(er)-Bildkompetenz(en), S. 23 ならびに Bering, Niehoff: *Bildkompetenz*, S. 39.
- 27 Niehoff: Bildung-Bild(er)-Bildkompetenz(en), S. 23. 同様の説明として Bering, Niehoff: *Bildkompetenz*, S. 39.
- 28 Bering, Niehoff: Bildkompetenz, S. 8.
- 29 Bering, Niehoff: *Bildkompetenz*, S. 39. 他にも Niehoff: Bildung-Bild(er)-Bildkompetenz(en), S. 23 ならびに Niehoff: Bildkompetenz, S. 101.
- 30 Bering, Niehoff: *Bildkompetenz*, S. 40. 他にも Niehoff: Bildung-Bild(er)-Bildkompetenz(en), S. 25 ならびに Niehoff: Bildkompetenz, S. 101.
- 31 Pierre Bourdieu: Elemente zu einer soziologischen Theorie der Kunstwahrnehmung, in: ders.: Zur Soziologie der symbolischen Formen, Übersetzt von Wolfgang Fietkau, Frankfurt am Main, S. 175.
- 32 Bering, Niehoff: *Bildkompetenz*, S. 40-42. 他にも Niehoff: Bildung-Bild(er)-Bildkompetenz(en), S. 25 ならびに Niehoff: Bildkompetenz, S. 101.
- 33 Bering, Niehoff: *Bildkompetenz*, S. 43-46. 他にも Niehoff: Bildung-Bild(er)-Bildkompetenz(en), S. 25-26 ならびに Niehoff: Bildkompetenz, S. 101-102.
- 34 Bering, Niehoff: Bildkompetenz, S. 46.
- W. J. T. ミッチェル『イコノロジー イメージ・テキスト・イデオロギー』(鈴木聡・藤巻明訳) 勁草書房(1992) pp. 53-60ならびに W. J. T. ミッチェル「言葉とイメージ」『美術史を語る言葉 22 の理論と実践』(ロバート・S・ネルソン、リチャード・シフ編、加藤哲弘ほか訳) ブリュッ

ケ (2002) pp. 99-116. 時間性と空間性を 尺度に両者の差異を探ろうとするレッシン グの古典的な議論については、とりわけ以 下の 1766 年の著作の第 16 章の冒頭の記述 を参照のこと。レッシング『ラオコオン― 絵画と文学の限界について―』(斎藤栄治 訳) 岩波書店(1991) pp. 198-199. ところ で、ミッチェルはこうした原理的な差異化 に疑問を呈する。実はそうした意図の背後 にはしばしば隠蔽されたイデオロギー的な 問題が潜んでいるというのがその理由であ る。その上で、両者を区別する一義的な尺 度など実際には存在しないことを指摘し、 むしろ両者を弁証法的な関係において捉え ることを提言する。そして、さらに両者の 競合する境界に止まり続け活動すべきもの として、彼自身の専門領域でもある美術史 研究の「倫理的/政治的課題」を引き出 そうとする (W. J. T. ミッチェル「言葉 とイメージ」pp. 109-114)。

- 36 Niehoff: Bildung-Bild(er)-Bild-kompetenz(en), S. 27. 同様の確信を表現したものは彼らの著作のいたるところで目にすることができる。例えば、Bering, Niehoff: *Bildkompetenz*, S. 13.
- 37 Bering, Niehoff: *Bildkompetenz*, S. 46-52. 他にも Niehoff: Bildung-Bild(er)-Bildkompetenz(en), S. 26-29 ならびに Niehoff: Bildkompetenz, S. 102.
- 38 「ピエタ」は、12世紀になってビザンティン美術の中で初めて取り上げられるようになり、続く13世紀になってようやくヨーロッパにもたらされることになるモチーフである。その図像表現の伝統と歴史的変遷について詳しくは以下の記述を参照。ジェイムズ・ホール「ピエタ」『西洋美術読解辞典 絵画・彫刻における主題と象徴』(高階秀爾監修、高橋達也ほか訳)河出書房新社(1993)p. 268.
- 39 ニーホフらによる「ピエタ」のモチーフに 関する説明は以下を参照のこと。Bering, Niehoff: *Bildkompetenz*, S. 47-49 および Niehoff: Bildung-Bild(er)-Bild-

- kompetenz(en), S. 27–29.
- 40 1929年のその死によって未完に終わった このコンセプトとそれに掛けたヴァール ブルクの意図について詳しくは、以下の 書を参照のこと。E・H・ゴンブリッチ 『アビ・ヴァールブルク伝 ある知的生涯』 (鈴木杜幾子訳) 晶文社 (1986)、特に pp. 308-332.
- 41 Bering, Niehoff: Bildkompetenz, S. 50-52 および Niehoff: Bildung-Bild(er)-Bildkompetenz(en), S. 27. ヴァールブルクの再 評価の機運が本格化するのは、1980年代 に入ってからだとされる。その際、もっぱ らパノフスキーによって確立された「イコ ノロジー」の視点からヴァールブルクの理 論的営みを捉え、理解することへの反省と 異議申立てがなされるようになるのだが、 まさに、その過程で「再発見」されること になったのがヴァールブルク独特の「イメ ージ | 論だったという。田中純「アビ・ヴ ァールブルクからイメージ学へ」『イメー ジ学の現在 ヴァールブルクから神経系イ メージ学へ』(坂本泰宏・田中純・竹峰義 和編)東京大学出版会(2019) p. 4. 「ムネ モシュネ」のプロジェクトに掛けられたヴ ァールブルクのインテンションについて は、同書所収の以下の論考が参考になる。 ジョヴァンナ・タージャ「「精神的同化」、 「無意識的記憶」、アビ・ヴァールブルク 『ムネモシュネ・アトラス』」『イメージ学 の現在 ヴァールブルクから神経系イメー ジ学へ』(坂本泰宏・田中純・竹峰義和 編)東京大学出版会(2019)pp. 31-46. そこでは、「ムネモシュネ」のプロジェ クトに際して語られる「精神的同化 (Einverseelung)」の概念を手がかりに、 そこに託された「記憶イメージ」の受容と 伝承のプロセスとメカニズムの解明に取り 組むヴァールブルクの理論的な営みについ ての分析が試みられている。
- 42 Bering, Niehoff: Bildkompetenz, S. 52.
- 43 Bering, Niehoff: Bildkompetenz, S. 60 ならびに Niehoff: Bildung-Bild(er)-Bild-

- kompetenz(en), S. 38.
- 44 Bering, Niehoff: *Bildkompetenz*, S. 52-53. 他にも Niehoff: Bildung-Bild(er)-Bildkompetenz(en), S. 30 ならびに Niehoff: Bildkompetenz, S. 102-103.
- 45 ピルツの提言とそのアクチュアリティと批 判的分析については以下の論考を参照のこ と。Loffredo: Fachdidaktik rückwärts, とりわけ S. 91-92.
- 46 Bering, Niehoff: *Bildkompetenz*, S. 53-54. ならびに Niehoff: Bildung-Bild(er)-Bildkompetenz(en), S. 30-31.
- 47 例えば、Bering, Niehoff: *Bildkompetenz*, S. 54-59 にはさらに 3 つの異なる図像モチーフをもとに分析が行われている。
- 48 Niehoff: Bildung-Bild(er)-Bild-kompetenz(en), S. 32-38.
- 49 Kunibert Bering: »Andersartiges,
  Rätselhaftes und Abenteuerliches«

   Bildkompetenz(en). Beiträge des
  Kunstunterrichts zur Bildung, hrsg. v.
  Kunibert Bering und Rolf Niehoff,
  Oberhausen 2009, S. 157.
- 50 Ibid., S. 153-157, 159.
- 51 Ibid., S. 166–167, 172–175.
- 52 清永修全「美的・感性的教育とコンピテンシー(1) 一美的・感性的教科の問題からスタンダード化を考え直す一」『東亜大学紀要 第 22 号』(2016) p. 14、註 40 ならびに清永修全「岐路に立つ芸術教育 一現代ドイツにおける芸術教授学と芸術の関係をめぐる論争について一」『東亜大学紀要 第 26 号』(2018) p. 80. ヴァーグナーについて詳しくは同掲論文 pp. 84-85.
- 53 Bering, Niehoff: *Bildkompetenz*, S. 45-46.
- 54 Bering, Niehoff: *Bildkompetenz*, S. 21 ならびに Bering: Bildkompetenz, S. 403. ちなみに、彼らの書『イメージ・コンピテンシー』にはヴァーグナーらへの言及はおろか、その名前は参考文献一覧にすら出てこ

- ない。「ヴィジュアル・リテラシー」の文脈で言及されている文献もアメリカのシカゴ美術館附属美術大学(The School of the Art Institute of Chicago)の美術史家ジェームス・エルキンス(James Elkins, 1955–)らのものが中心である。しかし、コンテキストからしてその矛先は明らかである。実際、筆者が 2019 年 3 月 10 日にベーリング氏の自宅でニーホフ氏を交えて行ったインタビューの中でも、こで指摘されているような差異がヴァーグナーらの「ENVIL」のプロジェクトに協力しない理由だと説明された。
- 55 例えば Bering, Niehoff: *Bildkompetenz*, S. 10.
- 56 Kunibert Bering: Kunstpädagogik und Bildkultur, in: Orientierung: Kunstpädagogik, Bundeskongress der Kunstpädagogik 22.-25. Oktober 2009, hrsg. v. Kunibert Bering, Clements Höxter und Rolf Niehoff, Oberhausen 2010, S. 287.
- 57 Ibid., S. 286.
- 58 Ibid., S. 287.
- 59 Ibid.
- 60 その意味で、ベーリングらは、極めて近い スタンスであるように見えながら、ザル ツブルク大学 (Universität Mozarteum Salzburg) のフランツ・ビルマイヤーの ようなスタンスとはやはり一線を画してい るように思われる。ビルマイヤーは「芸術 こそが芸術教育学を危うくする」と揶揄 し、芸術教育学は、現代社会の文化的な現 実の中ではもはや極めて周縁化された役割 しか果たしていない狭義の「芸術」の問題 に拘泥する必要などなく、そうしたエリー ト主義的な文化意識を捨て去り、むしろそ こから離れてプラグマティックに広く画像 一般に関わるスキルを養う教科として自 らを再定義・再構築すべきだと主張する。 しかし、同じように現代のイメージ文化 における「芸術」の締める位置が周縁 的である事実を指摘しつつも (Bering:

Kunstpädagogik und Bildkultur, S. 283)、本論での説明からも明らかであるように、ベーリングらは決して「芸術」との関わりを締め出そうなどとはしておらず、むしろ逆にその文化的重要さを深く認識することからスタートしている。なお、ビルマイヤーのポジションについては以下の拙著を参照のこと。清永修全「岐路に立つ芸術教育」pp. 81-84.

- 61 Bering: Kunstpädagogik und Bildkultur, S. 293. 同様の姿勢は、「芸術教育の領域に おける非歴史的な審美化 (ahistorische Ästhetisierung) の潜在的危険性」を指摘 する身振りの中にも見て取れる。Bering, Niehoff: *Bildkompetenz*, S. 20.
- 62 Bering, Niehoff: *Bildkompetenz*, S. 17-18.
- 63 本概念は、1967年にアメリカ人哲学者リ チャード・ローティ (Richard Rorty, 1931-2007) が編纂した同名のアンソロジ ーがきっかけとなって流布されるように なったもので、ウィトゲンシュタイン (Ludwig Wittgenstein, 1889-1951) の影 響下で展開する英米圏の分析哲学の潮流の 一端を示したものである。「自己意識の明 証性」を立脚点とし反省的方法によって観 念や意識の分析を行おうとしたデカルト (René Descartes, 1596-1650) 以来の哲学 の伝統に対し、そのことで発生する独我論 など様々なアポリアを回避すべく、公共的 な言語の問題を哲学探求の糸口にしようと した潮流である。野家啓一「言語論的転 回」『岩波哲学・思想辞典』(廣松渉ほか 編)岩波書店(1998)pp. 453-454.
- 64 Bering, Niehoff: Bildkompetenz, S. 4.
- 65 Bering: Bild/Bildverständnis, S. 91.
- 66 Bering: Bildkompetenz, S. 402-403.
- 67 加藤哲弘「イメージ人類学―その可能性と限界―」『人文研究』第65巻第1号2015年pp.129.ちなみに、ハンス・ベルティングと並んでドイツにおけるイメージ学の展開をリードする存在として知られるホルスト・ブレーデカンプは、イメージ学のアプ

ローチに道を開くことになった歴史的条件 として次の3つをあげている。まず中世に 対する評価の変容であり、もはや「ハイア ート」には限定されない中世研究の登場で ある。続いて19世紀半ばにおける美術工 芸博物館(Kunst- und Gewerbemuseum) の設立の流れであり、最後に写真の美術 史の研究対象としての取り込みの試みで ある。いずれも19世紀の美術史に課題 として立ち現れたものであった。Horst Bredekamp: Bildwissenschaft, in: Metzler Lexikon Kunstwissenschaft. Ideen, Methode, Begriffe, hrsg. v. Ulrich Pfisterer, Stuttgart 2011, S. 72-75. 前出 の加藤哲弘は、ベルティングがそもそも 「中世美術という、匿名の作者たちが作品 を作り上げる、いわば芸術以前の芸術」を 長らくその研究対象としてきており、その 中で培われた関心がベルティングをして 「イメージ学」の構想に向かわせたと指摘 しているが(加藤前掲書 p. 119.)、その意 味では、本論で取り上げているベーリング が Kunst-Epochen: Kunst des frühen Mittelalters (Reclam, 2002) ♦ Kunst-Epochen: Romanik (Reclam, 2004), Transformationen der antiken Ästhetik im frühen Christentum. Spätantike und frühmittelalterliche Positionen zu Bildbegriff und Kunstverständnis (2017) など中世美術をテーマとした書の作者であ ることは偶然ではないのかもしれない。

68 Bering, Niehoff: Bildkompetenz, S. 18, 20 ならびに Bering: Bildkompetenz, S. 402. ところで、ベーリングが批判的に距離を置こうとするザクス=ホムバッハだが、彼自身は、むしろ学校教育に一定の関心を寄せている。あらゆる領域が着実にビジュアル化されつつある現代社会にあって、それらのイメージと関わることのできる「ヴィジュアル・コンピテンシー(Visuelle Kompetenz)」の習得は読み書き同様不可欠な「文化技術(Kulturtechnik)」であるばかりでなく、すでに社会参加のた

学校教育はこれまで長らくこの課題を十分 に考慮してこなかったと批判する。ザクス =ホムバッハの目には、イメージの包括性 を理解するためには本来独自の学際的な教 科が不可欠である。しかし、現代の教育情 勢からしてその可能性は低い。そこで、次 善の策として芸術科に期待をかけることに なる。ただし、そのためには芸術教育自体 がその目標設定や方向性の問題も含めて変 わらなければならない。それを同教科の再 編を不可欠かつ喫緊の課題とみるのであ る。その意味では、「イメージ・コンピテ ンシー」のコンセプトを梃子にした芸術科 の授業の再編というニーホフらの理論的目 論見は、まさにザクス=ホムバッハの期待 にも応えるものとなっているはずである。 逆に、ザクス=ホムバッハがニーホフらの 近年の展開をどう見ているのかが気になる ところである。ザクス=ホムバッハの議論 については、以下の論考を参照のこと。 Klaus Sachs-Hombach: Ästhetische Bildung und Visuelle Medien, in: Kunstpädagogik im Projekt der allgemeinen Bildung, hrsg. v. Johannes Kirschenmann, Frank Schulz und Hubert Sowa, München 2008, S. 110-121. 69 Bering, Niehoff: Bildkompetenz, S. 19-20 ならびに Bering: Bildkompetenz, S. 402-403. なお、イコノロジーという研究方 法の特徴とその眼目については井面信行の コンパクトなまとめが参考になる。井面信 行「イコノロジー」『芸術学ハンドブック』 (神林恒道・潮江宏三・島本浣編) 勁草書 房(1996) pp. 33-38. また、ベルティング とブレーデカンプの研究のインテンション やプロフィールの把握にあたっては加藤哲 弘の以下の書を参照のこと。加藤哲弘『美 術史学の系譜』中央公論美術出版(2018) 第5章。ここではドイツにおけるイメージ 学の展開を背景にそれぞれの研究履歴が紹 介され、中核概念である「イメージ人類 学」(ベルティング)と「能動的イメージ

めの条件でさえあるという。その一方で、

- (Bildakt)」(ブレーデカンプ)についても立ち入った批判的分析が試みられている。両者の理論の指向性の確認と相互の比較も示唆に富んでいる。
- 70 Pierangelo Maset: Schwarze Pädagogik 4.0. Das Fach Kunst im Sog von Kompetenzorientierung und Digitalisierung, in: BDK-Mitteilungen, Heft 1 (2017), S. 25.
- 71 清永修全「芸術教育の新たな地平を求めて」p. 33.
- 72 Manfred Blohm: Bildkompetenzen und Kunstunterricht. Überlegungen zu Fragen von Bildungsstandards und Bildkompetenzen, in: BDK-Mitteilungen (4/2009), S. 4.
- 73 Rolf Niehoff: Artikel "Visuelle Kommunikation, kunstpädagogisch", in: Lexikon der Kunstpädagogik, hrsg. v. Kunibert Bering, Rolf Niehoff und Karina Pauls, Oberhausen 2017, S. 480-481. ところで、ここで語られている 「ヴィジュアル・コミュニケーション」は、 後にコミュニケーション・デザインの領域 で取り上げられることになるキーワード とは、同じ言葉であっても全くの別物であ ることに留意しておかなければならない。 なお、本潮流についての手頃なアンソロジ ーとしては以下のものがある。Visuelle Kommunikation, in: Konzeptionen der Kunstdidaktik, Dokumente eines komplexen Gefüges, hrsg. v. Cornelia und Kunibert Bering, Oberhausen 2011, S. 106-118. ここには、Heino R. Möller: Kunstunterricht und Visuelle Kommunikation (1971), Adhoc-Gruppe: Thesen der Adhoc-Gruppe Frankfurt (1968), Hans Giffhorn: Kritik der Kunstpädagogik (1979), Jörg Ruhloff: Kritik der »Visuellen Kommunikation« (1975)の論考が収められている。中でも 「ヴィジュアル・コミュニケーション」に ついてそのインテンションがとりわけ分か

- りやすく語られているのが最初のメラーの テキストであろう。
- 74 Wolfgang Legler: Politische Bildung
   Kunst und Visuelle Kommunikation,
  in: Ders.: Kunstpädagogische
  Zusammenhänge. Schriften zur
  Fachdidaktik und zur ästhetischen
  Bildung, hrsg. v. Torsten Meyer, KarlJosef Pazzini und Andrea Sabisch,
  Oberhausen 2009, S. 133-157.
- 75 Bering, Niehoff: *Bildkompetenz*, S. 37 ならびに Niehoff: Bildung-Bild(er)-Bildkompetenz(en), S. 14.
- 76 Niehoff: Visuelle Kommunikation, S. 481.
- 77 Adhoc-Gruppe: Thesen der Adhoc-Gruppe Frankfurt (1968), in: Konzeptionen der Kunstdidaktik, Dokumente eines komplexen Gefüges, hrsg. v. Cornelia und Kunibert Bering, Oberhausen 2011, S. 111.
- 78 清永修全「岐路に立つ芸術教育」pp. 93 註 63.
- 79 ちなみにこの言葉は、2006年には19世紀末に遡る伝統あるドイツ語辞典『Duden』にすら採用されるほどに人口に膾炙する。Rolf Niehoff: Artikel "Kompetenzorientierung", in: *Lexikon der Kunstpädagogik*, hrsg. v. Kunibert Bering, Rolf Niehoff und Karina Pauls, Oberhausen 2017, S. 260.
- 80 Niehoff: Bildkompetenz, S. 100.
- 81 特に清永「PISA ショック後の芸術教育の 行方」ならびに清永「美的・感性的教育と コンピテンシー」を参照のこと。
- 82 Rolf Niehoff, Rainer Wenrich: »Denken und Lernen mit Bildern eine Standortbestimmung (2007)«, in: Konzeptionen der Kunstdidaktik. Dokumente eines komplexen Gefüges, hrsg. v. Cornelia und Kunibert Bering, Oberhausen 2011, S. 212.
- 83 Bildungsstandards im Fach Kunst für

- den mittleren Schulabschluss, in: BDK-Mitteilungen (3/2008), S. 2-4. とはいえ、この学習指導要領のモデルに関しては、そこで使われている言葉遣いが極めて「官僚的」である上、曖昧な表現も散見されるばかりか、そのアプローチがあまりに「規則化(geregelt)」されすぎているといった批判が上がっている。Peez: Einführung in die Kunstpädagogik, S. 28-29 およびPeez: Kunstpädagogik, S. 440.
- 84 Ernst Wagner, Katrin Zapp: Sieben Jahre nach dem BDK-Papier "Bildungsstandards" Bemerkungen zur Kompetenzdebatte in der Kunstpädagogik, S. 2 URL: http://envil.eu/wp-content/uploads/2014/05/Wagner-Zapp-Kompeztenzorientierung.pdf [閱覧: 2015 年 11 月 23 日]
- 85 Rolf Niehoff: Bildungsstandards für das Fach Kunst? in: *Bilder. Eine Herausforderung für die Bildung*, hrsg. v. Kunibert Bering und Rolf Niehoff, Oberhausen 2005, S. 89-107. 2019 年 3 月 10 日にベーリング氏の自宅でニーホフ氏を交えて行ったインタビューより。
- 86 Wagner, Zapp: Sieben Jahre nach dem BDK-Papier "Bildungsstandards", S. 3 ならびに Niehoff: Kompetenzorientierung, S. 260, Rolf Niehoff: Artikel "Bildungsstandards", in: Lexikon der Kunstpädagogik, hrsg. v. Kunibert Bering, Rolf Niehoff und Karina Pauls, Oberhausen 2017, S. 106-108.
- 87 『セネカ哲学全集 6 倫理書簡集 II 』(大芝 芳弘訳)岩波書店(2006)書簡 106, pp. 265-268. 善の物体性についての議論が展開されるルーキーリウスへの書簡に由来する格言である。もっとも、字義通りの形で出てくるわけではない。そこでセネカが述べた内容から逆説的に引き出された言葉である。その書簡の中でセネカは「善き精神を得るためには、わずかな学問だけで十分だ」とし、しかるに嘆かわしいことには

「学問についても、その過剰さに私たちは苦しめられている。私たちが学んでいるのは、人生のためではなく、学派のためなのだ」という批判でその手紙を結ぶ。

- 88 Niehoff: Bildung-Bild(er)-Bild-kompetenz(en), S. 20.
- 89 Eckhard Klieme et al.: Bildungsforschung Band 1. Zur Entwicklung nationaler Bildungsstandards, Bonn/Berlin (BMBF) 2007 (Unveränderter Nachdruck 2009), S. 25, ULR: https://www.bmbf.de/pub/zur\_entwicklung\_nationaler\_bildungsstandards.pdf [2015.10.16 閲覧]なお本鑑定書については以下の報告書にその抄訳があるので、合わせて参照のこと。『PISA 後のドイツにおける学力向上政策と教育方法改革』2014-2016 年度科学研究費補助金:基盤研究(B)(海外学術調査)最終報告書(課題番号 B630103727)研究代表者:久田敏彦、2017 年 3 月 pp. 142-164.
- 90 Klieme et al., S. 9.
- 91 Ibid., S. 72.
- 92 念頭に置かれているのは、以下の論考である。Eckhard Klieme, Detlev Leutner: Kompetenzmodelle zur Erfassung individueller Lernergebnisse und zur Bilanzierung von Bildungsprozessen. Beschreibung eines neu eingerichteten Schwerpunktprogramms der DFG, Zeitschrift für Pädagogik 52 (2006) 6, S. 876-903.
- 93 Bering, Niehoff: Bildkompetenz, S. 32-34 ならびに Niehoff: Kompetenzorientierung, S. 260.
- 94 誤解なきように付言すれば、ニーホフらは 確かに「PISAショック」後の教育改革の 中で目に見えて支配的となる実証主義的な 潮流に共鳴し、時流に乗ろうとする傾向が あるものの、その一方でその実証主義的 教育研究の極北たるいわゆる「人間形成研 究(Bildungsforschung)」の流れに組み するようなスタンスは見せていない。ロー

ター・ヴィガー (Lothar Wigger, 1953-) がハインツ=エルマー・テノルト (Heinz-Elmar Tenorth, 1944-) を受けて伝統的な 「人間形成論(陶冶論)(Bildungstheorie)」 と先の実証主義的な「人間形成研究」への 「二元化」のプロセスとして描くような、 上記の教育改革の中で先鋭化していく対立 構造を反映しているわけではないのであ る。ヴィガーによれば、現行の「人間形成 研究」は、哲学的な思弁に基づき普遍性・ 規範性を指向する「人間形成論(陶冶論)」 をもはや参照することなく、半ば無視する ような仕方で自らを独自の教育研究領域 として構成しつつある。しかし、ニーホフ ら(とりわけニーホフ自身)が、折に触れ ヴォルフガング・クラフキ (Wolfgang Klafki, 1927-2016) の「範疇的陶冶論 (Kategoriale Bildung)」の理論やザウル • B・ロビンゾーン (Saul B. Robinsohn, 1916-1972) の陶冶モデルを引き合いに出 してくることからも分かるように、彼らは 原則としてなおも「陶冶 (Bildung)」概 念の上に自らの理論を構築しようとしてい る。それゆえ、ニーホフらが「コンピテン シー」概念を採用し、現行の教育改革の潮 流に同調することのみをもって、実証主義 教育研究のイデオロギーに加担するスタ ンスとして切り捨てるのは明らかに短絡 である。Bering, Niehoff: Bildkompetenz, S. 25-30. Niehoff: Bildung-Bild(er)-Bildkompetenz(en), S. 15-20 ならびに Rolf Niehoff: Artikel "Bildungstheorie", in: Lexikon der Kunstpädagogik, hrsg. v. Kunibert Bering, Rolf Niehoff und Karina Pauls, Oberhausen 2017, S. 108-110. 教育学研究の二項対立の問題に ついては、ローター・ヴィガー「現代にお ける人間形成論と人間形成研究―一つの状 況記述の試み―」(池田全之訳)『人間形成 と承認 教育哲学の新たな展開』(ローター ・ヴィガー、山名淳、藤井佳世編)北大路 書房(2014) pp. 18-36 他にも山名淳「ビ ルドゥングとしての『PISA 後の教育』―

現代ドイツにおける教育哲学批判の可能性」『教育哲学研究 第 116 号』(2017) pp. 101-117. 清永修全「教育現場における『問い返しの文化』の創造に向けて一テューリンゲン州の学力向上政策と『コンピテンシーテスト』」『PISA 後のドイツにおける学力向上政策と教育方法改革』2014-2016年度科学研究費補助金: 基盤研究(B)(海外学術調査)最終報告書(課題番号B630103727)研究代表者:久田敏彦(2017) pp. 32-39、特に p. 35 以下を参照のこと。

- 95 Bering, Niehoff: Bildkompetenz, S. 8.
- 96 マゼーのポジションについて詳しくは以下 の拙著を参照のこと。清永修全「岐路に立 つ芸術教育」pp. 76-81.
- 97 清永修全「精神分析学者・芸術教育学者カ ール=ヨーゼフ・パッツィーニ教授との 対話(前編)」『東亜大学紀要第24号』 (2017) pp. 59-76 ならびに清永修全「精 神分析学者・芸術教育学者カール=ヨー ゼフ・パッツィーニ教授との対話(後編 ①)」『東亜大学紀要 第28号』(2019) pp. 13-25. とはいえ、ニーホフらの営みが現 代美術の教育的意義を無視し、蔑ろにして いるというパッツィーニの批判は、多少言 いがかりの感がなくもない。その実、冒頭 でも取り上げたエリック・ケッセルスやキ ーファーのように、ニーホフやとりわけべ ーリングのテキストでは現代美術の作家は ほぼその都度重要な証言として具体的な作 品とともに引き合いに出され、かなりの分 量がその分析にも供じられている。その意 味では、むしろかつてなく現代美術の意義 は考慮されているように思われる。もちろ ん、その分析が極めて理知的な性格を帯び ており、対象の合理的な把握に向けられて いることが多いという意味では、幾分パッ ツィーニの批判も理解できないわけではな V10
- 98 Peez: Kunstpädagogik, S. 440-441.
- 99 Peez: Einführung in die Kunstpädagogik, S. 30.
- 100 これはニーホフらのみならず「コンピテン

- シー概念」に依拠する教育内容のスタンダード化一般に指摘されている問題でもある。この発想によれば、例えばゲーテやシラーのような古典的文学作品を読もうと、商品の取り扱い説明書を分析しようと違いがなくなってしまうといったような批判は常々なされている。Jochen Krautz: Den Pisa-Test sollte man abschaffen, in: Neue Züricher Zeitung vom 14.07.2014, URL: http://www.nzz.ch/wissenschaft/bildung/den-pisa-test-sollte-man-abschaffen-1.18342855 [閲覧:2015年10月23日]
- 101 Carl-Peter Buschkühle: Artikel "Kunstorientierter Kunstunterricht", in: Lexikon der Kunstpädagogik, hrsg. v. Kunibert Bering, Rolf Niehoff und Karina Pauls, Oberhausen 2017, S. 292. もっとも、アメリカの分析哲学を代表す る一人であるアーサー・C・ダントー (Arthur C. Danto, 1924-2013) のように、 1960年代以降の現代美術の展開を前に、 もはや何が芸術作品であるかを知覚のレヴ ェルでその感性的な属性から判断すること は不可能になったとし「そうでなければた んなるものにすぎない作品に芸術の地位を 与えるもの」は「理由づけの言説」なのだ と見切って「遊戯のルールによって管理さ れている言語ゲームの一種」でもあるこの 制度化された言説の世界を「アートワール ド」と名付け、ここに芸術作品の認識と判 断を可能ならしめている条件を求めること は正当であるかもしれない。だとすれば、 イメージ・レヴェルではもはや差はない可 能性もあり、ここでのブッシュキューレの 議論は成り立たず、「全てはイメージだ」 という極論から、芸術作品の普遍的な価値 という理想を時代遅れのイデオロギーとし て退け、テクニカルにイメージの問題を関 わりあうことも可能になる。しかし、歴史 の層における芸術作品を取り上げるのだと したら、やはり文化的価値を背景に作品を 取り上げることは避けられないようにも思

える。だとすれば、そこにはある特定の作品を取り上げる文化的・社会的な理由があることになる。よって、何らかの質的・存在論的な差異を想定せざるを得なくなるようにも思える。ダントーについては以下の文献を参照。アーサー・ダントー「アートワールド(1964)」(西村清和訳)『分析 91 美学基本論文集』(西村清和編・監訳)勁草書房(2015)pp. 9-35 およびアーサー・ダントー「『芸術界』ふたたび(1992)」(高階絵里加訳)『すばる』16(12)集英社(1994)pp. 296-316. 西村清和「第3章なにが『アート』か?」『現代アートの哲学』産業図書株式会社(1995)pp. 33-51.

- 102 Bering, Niehoff: Bildkompetenz, S. 60.
- 103 Jochen Krautz: Kompetenzorientierung und ihre Folgen. Stellungnahme zur Entwurfsfassung des Kernlehrplans Kunst (Sekundarstufe II) für Nordrhein-

- Westfalen, in: BDK-Mitteilungen (4/2013), S. 13-18.
- 104 ここでは、グローバル化や移民の問題を初め、それぞれの時代ごとの歴史的な美術を扱った議論が展開されており、主著『イメージ・コンピテンシー』での議論にさらに厚みを持たせる内容になっているものと思われる。
- 105 本件に関しては、モレンハウアー自身の論 考の他にも、眞壁宏幹による興味深い考察 がある。これも本論では全く顧みることが できずに終わった。合わせて今後の課題と したい。眞壁宏幹「モレンハウアー『回り 道』の方法論へのコメンタール — 教育学 的図像解釈はいかにして可能か」、所収: クラウス・モレンハウアー『回り道 文化 と教育の陶冶論的考察』(眞壁宏幹・今井 康雄・野平慎二訳)玉川大学出版部(2012) pp. 241-267.